سلسلة مصنّفات لِلعَام عَبلاحمٰ بهم محَدّاتِني ١

حُكمُ السِّنَّةَ وَالْكِتَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِيرُ وَالْكِنَابُ وَالْمُلْعِلَى وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْكِنَابُ وَالْمُعَالِينُ وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلَى وَلْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَلْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَلْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلَى وَالْمُعِلِي وَلْمُعِلَى وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَلْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَالْمُعِلِي وَا

العكلامة الدي زير جير الريطني في النائدي النائدي البين أوي المغزي النيمة الدي زير جير الريطني في النائدي



اعتى فالمركب المركب ال



خَامُ النِّنَةَ وَالِكَتَابُ فِي النِّوابِ إِنْ النِّنْ الْمِيْلِ النِّوابِ إِنْ الْمِيْلِ الْمِيْلِ النِّوابِ إِنْ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الملة معتفات بلاعام عبالرهم بمركز الني المعالم المركز المي المركز المي المركز المي المركز المي المركز المي المركز المركز

العندالذي زير جير الرياني في النتي العبري البينان وي المغزي العبري البينان وي المغزي

اعتى بن وشعة العقرة حمين بن وشعة العقرة





# بَيْخِيْلَ الْمُخِيِّلِ الْمُعْيِّلِ الْمُعْيِّلِ الْمُعْيِّلِ الْمُعْيِّلِ الْمُعْيِّلِ الْمُعْيِّلِ

# مقدمة الطبعة الثانية

الحمد لله وكفي، وسلام على عباده الذين اصطفى.

فهذه الطبعة الثانية لكتاب: «حكم السنة والكتاب في الزوايا والقباب» للشيخ العلامة السلفي أبي زيد عبد الرحمن بن محمد النتيفي الجعفري البيضاوي، بعد نفاد الطبعة الأولئ.

وقد لقيت - ولله الحمد - قبولًا لم أكن أتوقعه لدى القراء، سواء من إخواننا أهل السنة المغاربة أو من غيرهم، مع أن تلك الطبعة لم توزع خارج المغرب، واتصل بي عدد من إخواننا من خارج المغرب، من مصر والجزائر والمملكة العربية السعودية، يرغبون في توزيع الكتاب ونشره بتلك البلدان الشقيقة، فسررت لطلبهم، فإن نشر مؤلفات هذا العكم المغربي، نشر للعلم، والتعريف بعلماء المغرب، الذين للأسف يقبر ذكرهم داخل بلدانهم، فضلًا عن البلدان الأخرى.

فالواجب على طلاب العلم التعريف بأمثال هؤلاء العلماء، عن طريق نشر تراجمهم، وسيرهم، وتحقيق مؤلفاتهم، وبيان جهودهم الدعوية.

وفي هذه الطبعة بعض التعليقات على بعض المواطن، وتصويبات لبعض

الأخطاء الطباعية التي تضمنتها الطبعة الأولى.

والله أسأل أن يجعل عملنا هذا خالصًا لوجهه الكريم، وأن يجزي عنا العلامة النتيفي خير الجزاء، إنه ولي ذلك والقادر عليه.

كتبه الأستاذ

# حميد بن بوشعيب العقرة

بعد عصريوم الخميس ١٦ ذي القعدة ١٤٣١هـ

وميا: يناه المساحد والقياب على القيور، وانخاذ الزوايا من قبل العارق الصوفية إرصادا وتقريفًا بين المسلمين.

وإسهامًا من في نَدُو حِبِّلَ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ الْمُعَالِمُ ال

معدد الله والمعالمة والصلاة والسلام على نبينا محمد المبعوث بالدين القويم، جاء بمحجة بيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها إلا هالك، حذر أمته من الغلو في الصالحين بجميع أشكاله وأنواعه، ومن أخطر ما ابتليت به الأمة الإسلامية ما ألزقه أعداء الملة من الباطنية الزنادقة من الغلو في الأحياء

والأموات، وجعل ذلك دينًا يتقرب به إلى المولى عَلَيْهُ.

ومما يحز في القلب للأسف أن نرئ فئامًا ممن لهم شيء من الثقافة الإسلامية يروجون لهذا الضلال في زمننا عبر القنوات والإذاعات والشبكة العنكبوتية -الإنترنت-، فضلًا عن الجامعات وغيرها.

وقد أخذ الله تعالى ميثاقًا غليظًا على أهل العلم خاصة بتبليغ الحق وعدم كتمانه فقال سبحانه: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللّهُ مِيثَقَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنُنَّهُ, لِلنَّاسِ وَلَا تَكُتُمُونَهُ, فَنَابَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوا بِهِ عَمَنَا قَلِيلًا فَيلِلا فَيشَتَرُونَ ﴾ [آل عمران:١٨٧].

وقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِنَاتِ وَٱلْهُدَىٰ مِنْ بَعَدِ مَا بَيَّنَا لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنَابِ أُوْلَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ ٱللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ ٱللَّعِنُونَ ﴾ [البقرة: ١٥٩].

والكتاب الذي بين يديك -عزيزي القارئ- ناقش فيه الإمام النتيفي رَحَمُ لَللَّهُ قضيتين من أخطر القضايا التي ابتُليت بها هذه الأمة تقليدًا لغيرها من الأمم،

وحماة بناء المساجد والقباب على القبور، واتخاذ الزوايا من قبل الطرق الصوفية إرصادًا وتفريقًا بين المسلمين.

وإسهامًا منِّي في نشر العقيدة الصحيحة الصافية، وردِّ ما يخالفها أحببت إخراج هذا الكتاب الذي لم يُتح له من ينفض عنه الغبار ويزفه عروسًا إلى محبِّي الحق، والتعريف بهذا الإمام السلفي المغمور الشيخ عبد الرحمن بن محمد النتيفي، الذي لم يحظ بتعريف يليق به، وللأسف لم يُطبع له كتاب واحد رغم كثرة تصانيفه في فنون مختلفة، خاصة جانب العقيدة والرد على المبتدعة.

فقيامًا بحق العلم وحملته سنقوم بخدمة ونشر تصانيفه التي وقفنا عليها، نسأل الله بلوغ القصد و المرام.

کتبه

حميد بن بوشعيب العقرة

مدينة الدار البيضاء

# ترجمة العلامة عبد الرحمن بن محمد النتيفي رَحَالِشَهُ

اعتمدت في تحرير هذه الترجمة على كتاب ابن المؤلف، الشيخ العلامة حسن بن عبد الرحمن النتيفي، المتوفى سنة ١٣٩٨هـ الموافق لـ ١٩٧٨م، والمسمى «مختصر ترجمة شيخ الإسلام أبي زيد الحاج عبد الرحمن النتيفي الجعفري رَجِمَلَلْلَهُ»، وقد طبع سنة ١٤٠٠هـ.

وهناك ترجمة نشرها الشيخ محمد زحل المدرس بالمسجد العتيق بعين الشق، الدار البيضاء، في مجلة الفرقان المغربية (١)، وهي ترجمة منتقاة من كتاب العلامة الحسن وهو: «جواهر الحسان وقلائد العقيان».

وإني لأعجب من مثل الشيخ رغم كثرة تصانيفه، لم يشتهر ولم يجد الاهتمام اللائق به، والسبب -والله أعلم- أنه كان قليل اليد، ولم يجد من يعينه على طبع كتبه -خاصة في زمن غلبت فيه البدعة، وقل فيه المتمسك بالسنة-، كما أن تلامذته لم يولوه العناية التي تنبغي في التعريف بشيخهم، وقد تفرقوا في أنحاء المملكة المغربية، ولم يؤبه لهم، ولا لشيخهم، والله المستعان.

ولو لم يترك لنا الإمام هذه المصنفات الدالة على غزارة علمه وفوائده،

١١) في العددين (١٥ و١٦) لستي (١٤٠٨ و ١٤٠٩)، وللشيخ محمد زحل قصب السبق في التعريف بالعلامة التيفي، فجزاه الله خيرًا.

لأصبح نكرة في طي النسيان.

هذا، وإن من حقوق هؤلاء العلماء علينا العناية بطبع تراثهم الطبعات اللائقة بمقامهم، وتأليف البحوث حول شخصياتهم، ودراسة مؤلفاتهم دراسة وافية، بل وتسجيل رسائل الماجستير والدكتوراه حول جهودهم الدعوية.

ولنشرع في المقصود وهو ترجمة الشيخ لَحَمْ لَللهُ:

اسمه ونسبه الشريف:

مولده:

ولد الشيخ سنة ١٣٠٣ هـ بقرية المقاديد بقبيلة هنتيفة.

طلبه للعلم:

لما أكمل الشيخ أربع سنين، أدخله والده الكُتَّاب، فحفظ القرآن في صغره، وفي سنة ١٣١٦هـ رحل إلى مدينة السطات، وبها أكمل قراءة حمزة، والكسائي، وفي سنة ١٣١٩هـ بدأ قراءة العلم علىٰ يد الشيخ بوشعيب البهلولي، وفي سنة

(۱) هو أبو جعفر محمد الجواد بن علي بن موسى الرضا الحسيني، أحد الإثني عشر إمامًا، الذين تدعي فيهم الفرقة الضالة الجاهلة الكاذبة الخاطئة الرافضة العصمة، وكان المأمون قد نوه بذكره، وزوجه بابنته أم الفضل، وسكن بها المدينة، فكان المأمون ينفذ إليه في السنة ألف ألف درهم وأكثر، ثم وفد على المعتصم فأكرم مورده، وتوفي ببغداد سنة ۲۲۲ هى ودفن عند جده موسى الكاظم. انظر: «البداية والنهاية» (۱/ ۱۰)، و«شذرات الذهب» (۲/ ۲۸).

١٣٢٣هـ سافر إلى فاس، فأخذ عن عدة مشايخ بها، كالعلامة الفاطمي الشرادي، والعلامة محمد التهامي كنون، والعلامة محمد بن جعفر الكتاني، ومحمد بن أحمد بن الحاج السلامي، وبناني، وغيرهم كثير.

وفي سنة ١٣٢٤هـ غادر فاسًا قاصدًا مراكش، فعرج على الدار البيضاء، فحضر موقعة «تدّارت» التي تم على إثرها احتلال فرنسا للمدينة، وبعدها قصد الشيخ مدينة خنيفرة سنة ١٣٢٥هـ، وأنشأ بها مدرسة للعلم مدة اثنتي عشرة سنة، وقد تخرج فيها جماعة من أهل العلم، منهم: الحاج عباس المعداني، والحاج علال التدلاوي، والفقيه العبدي الكانوني، صاحب كتاب «آسفي وما إليه».

وفي سنة ١٣٢٩هـ حج بيت الله الحرام، وبعد رحلته الحجازية رجع إلى خنيفرة سنة ١٣٣٠هـ، فمكث فيها لنشر العلم، فنفع الله به العباد والبلاد، ونشر السنة في تلك القبائل البربرية.

وفي سنة ١٣٣٦هـ غادر خنيفرة إلىٰ فاس، فمكث فيها سنتين، وفي سنة ١٣٤١هـ دخل الدار البيضاء فاستوطنها، وأنشأ بها مدرسة «السنة»، وتخرج علىٰ يده مئات من أهل العلم.

#### بعض شيوخه:

العلامة بوشعيب البهلولي. العلامة الفاطمي الشرادي<sup>(۱)</sup>. العلامة محمد التهامي كنون<sup>(۲)</sup>.

<sup>(</sup>۱) المتوفىٰ سنة ١٣٤٤هـ، ترجمته في «سل النصال» لابن سودة (ص٣٥)، و«معجم المطبوعات المغربية» للقيطوني (ص١٨٨).

<sup>(</sup>٢) فقيه مالكي من أهل فاس، سكن طنجة وتوفي بها سنة ١٣٣٣هـ. كما في «الأعلام» للزركلي (٦/ ٦٥).

العلامة محمد بن جعفر الكتاني<sup>(۱)</sup>. محمد بن أحمد بن الحاج السلمي<sup>(۲)</sup>.

#### مكانته العلمية:

وصفه ابنه العلامة حسن بأنه «حافظ لحديث رسول الله»، حيث كانت تسرد عليه مئات الأحاديث بأسانيدها فيحفظها عن ظهر قلب، رغم فقد بصره رَحِمُلَللهُ، وكان فقيها مبرزًا مجتهدًا مطلقًا، غير مقيد بمذهب معين، بل يدور مع الدليل حيثما دار، وكان آية في تفسير القرآن، يعرض آراء المفسرين ويصوب الصواب ويعترض على غيره، وأما الجدل والمناظرة، فهو حامل لوائها، ناظر علماء وفقهاء مغاربة، بل وغربيين كذلك، وأذعنوا له رَحِمُلَللهُ(٣).

# جهاده في سبيل الله:

زيادة على نشر العلم والمعرفة، أعلن رَحَمُ لِللهُ الجهاد مع تلامذته وإخوانه المسلمين على الفرنسيين لما وصلت جيوشهم إلى خنيفرة، فحضر عدة وقائع منها: موقعة أرغوس الشهيرة، وموقعة أفود احمري.

<sup>(</sup>١) الفقيه المحدث المؤرخ الصوفي صاحب المؤلفات العديدة ك: «الرسالة المستطرفة»، و «نظم المتناثر في الحديث المتواتر»، وغيرهما.

انظر ترجمته في «فهرس الفهارس» لمحمد عبد الحي الكتاني (١/ ٥١٥).

<sup>(</sup>٢) كذا في «مختصر الترجمة»، ولم أجد ترجمته ضمن كتب التراجم المغربية بعد البحث والتتبع، ولعله أحمد بن محمد بن الحاج السلمي العلم المشهور صاحب «الحاشية على المكودي على شرح الألفية لابن مالك»، وغيرها (ت ١٣١٦هـ).

انظر: «موسوعة أعلام المغرب» لمحمد حجي (١٦١٨).

<sup>(</sup>٣) مختصر ترجمته (ص٨).

#### ثناء العلماء عليه:

قال العلامة أحمد بن الخياط الفاسي من نص إجازة للشيخ: «أجزت الفقيه الأجل، المدرس المحقق، النفاعة المبارك الأمثل، سيدي عبد الرحمن بن محمد النتيفي فيما يجوز لي وعني روايته، وتنسب إلي درايته، من منقول ومعقول، وفروع وأصول، إجازة تامة شاملة مطلقة عامة».

وقال العلامة حافظ وقته، الشيخ بوشعيب الدكالي من نص إجازته له: «قد استجازني أخونا في الله، العلامة الألمعي، الذكي الحافظ اللوذعي، الفقيه السيد: عبد الرحمن بن محمد النتيفي في كل ما يجوز عني روايته، من معقول ومنقول، وفروع وأصول».

وقد ذكر ابنه العلامة حسن: أن الشيخ بوشعيب الدكالي كان يذكر الشيخ عبد الرحمن في مجامعه بالعلم والفضل، وصرح مرارًا بأنه ياقوتة فريدة، وقال لحاجبه: «لا تحجب عني الحاج عبد الرحمن مهما جاء يستأذن ليلًا ونهارًا» (١)، وحسبك تزكية من مثل الحبر الهمام شعيب الدكالي في حق الإمام النتيفي.

وأثنى عليه جلة من أهل العلم منهم: المؤرخ الكبير بن زيدان، والعلامة أحمد أُكُرَّام المراكشي، والعلامة عبد السلام السرغيني صاحب كتاب «المسامرة»، والعلامة الأديب المختار السوسي، والعلامة السلفي محمد بن العربي العلوي، وغيرهم كثير.

تلامذته:

للشيخ تلاميذ كثر، منهم:

العلامة حسن بن عبد الرحمن النتيفي رَخِكُلَاللهُ ابن الشيخ.

<sup>(</sup>١) مختصر الترجمة (ص٩-١٠).

هو الفقيه الأديب النحرير، حسن بن عبد الرحمن النتيفي الجعفري، تلقى دراسته على والده وغيره من المشايخ، قام بالإمامة والتدريس في جامع اليوسفي بحي الأحباس-درب السلطان- الدار البيضاء، له عدة مؤلفات منها: الرحلة إلى الديار المقدسة (عندي)، و «تحفة الرسائل في أنواع من المسائل» (۱)، و «تنبيه أهل الغفلة من أهل الإيمان لبعض أخبار النبي عن هذا الزمان»، و «جواهر الحسان وقلائد العقيان في ترجمة الإمام العلامة الوالد أبي زيد الحاج عبد الرحمن» (۱) و «ديوان شعر»، و «فلسفة التشريع الإسلامي».

توفي رَحَمُلَلُهُ سنة ١٣٩٨هـ، ورأيت له دروسًا مسجلة عند بعض تلامذته البررة، وهي أكثر من ١٥٠ شريطًا سمعيًّا، وحبذا لو تطوع أحد الفضلاء بجمعها ونشرها بين المسلمين، جزاه الله خيرًا.

العلامة أحمد بن عبد الرحمن النتيفي رَحَمُ ٱللهُ ابن الشيخ:

تتلمذ على والده، له عدة مؤلفات منها: «الحكم بالسيف والنطع بعد الصفع، على من أنكر أو كره الوضع والرفع» (")، و «نظم الشمائل»، و «ديوان شعر». الفقيه الحاج عباس التادلي رَحَمُ لِللهُ:

لازم الشيخ وصحبه إلى الحج، وكان يسرد على الشيخ في الباخرة دروسًا في المناسك، وتمنى خلال الرحلة أن يتوفاه الله بمكة، فاستجاب الله دعاءه.

<sup>(</sup>۱) كذا في مختصر الترجمة منسوبًا للشيخ حسن، والذي على ظهر المخطوط أنه للشيخ عبد الرحمن، وهو كذلك في فهرس خزانة محمد أوعلي، ولعل من نسبه للشيخ حسن باعتبار الجمع أما أصل التأليف فهو للأب، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) ذكره العلامة الحسن في كتابه «الرحلة إلى الديار المقدسة» (ص٣٨)، وعند الشيخ أبي معاذ زحل مصورة منها، حسبما في ترجمته للعلامة النتيفي المنشورة بمجلة الفرقان المغربية

<sup>(</sup>٣) وهو في نصرة سنة القبض في الصلاة، والرد على من أنكره.

العلامة المؤرخ محمد العبدي الكانوني رَحَمُ لَللهُ:

تتلمذ على الشيخ بفاس، وصحبه سنة ١٣٣٨هـ لزيان (١)، ثم لمراكش سنة ١٣٣٩هـ، وأخذ عنه الكثير من العلم، ثم قصد مدينة آسفي، حيث تولى وظيفة العدالة والإمامة والوعظ والإرشاد، وهو مؤلف كتاب «آسفي وما إليه قديمًا وحديثًا» و «الرياضة في الإسلام» (٢).

العلامة أحمد بن قاسم المنصوري رَجَعْ لَللهُ:

من أنجب تلامذة الشيخ، له مشاركة في عدة فنون وبالأخص الأدب والفقه والقضاء، له عدة دواوين في الشعر، ومن تآليفه: «تاريخ زايان».

الفقيه علال التادلي رَحِمْ لَشْهُ:

وهو الذي خلف الشيخ علىٰ تلامذته خلال حجته.

الفقيه عبد الرحمن بن الحاج رَحَمُ لَللهُ:

قام بالوعظ والإرشاد في مسجد خنيفرة (٣)، وناظر أصحاب الطرق الصوفية، وقدم خدمات جليلة للقضية الوطنية إبان الاحتلال الفرنسي.

الفقيه محمد بن ناصر الزياني رَحَالَتُهُ:

تخرج علىٰ يد الشيخ، ورحل معه إلىٰ فاس، قام بالوعظ والإرشاد في أصقاع البربر من بلاد زايان.

الفقيه الجيلالي بن محمد النتيفي رَحَالُسُّهُ:

أخ الشيخ وشقيقه، تعاطى العلم ثم التجارة، كان مناهضًا للاحتلال

<sup>(</sup>١) بالأطلس المتوسط.

<sup>(</sup>٢) ترجمته في «سل النصال» لابن سودة (ص٨٦).

<sup>(</sup>٣) عاصمة قبائل زيان بالأطلس المتوسط.

الفرنسي، فقبض عليه الفرنسيون وسجن، ثم أصيب بداء السل وأطلق سراحه بشرط مفارقة زايان، فحل بالدار البيضاء، وبقي يعاني من مرضه إلىٰ أن توفي رَحِمُ لَللهُ.

الفقيه محمد بن محمد النتيفي رَحَمُ لَاللهُ:

أخُ الشيخ وشقيقه، أحذ العلم عن أخيه، وبه تخرج، كان متميزًا في الأدب والشعر، مع ذكاء وفطنة، تولئ العدالة بالدار البيضاء، ثم النيابة عن الفقيه القاضي الهاشمي بن خضراء إلى أن أوقفه الفرنسيون عن النيابة، فلزم داره إلى أن أعلن الاستقلال.

وغير هؤلاء كثير، وما ذكرت إلا الذين اشتهروا بالأخذ عن الشيخ رَجَعْلَللَّهُ، وإلا فمدرسته «السنة» قد تخرج منها المئات من الطلبة.

#### مؤلفاته:

كان الشيخ زيادة على التدريس والإمامة والخطابة والمناظرة مكثرًا من التأليف، فقد ألف أزيد من سبعين مؤلفًا معظمها في الرد على المبتدعة وأهل الأهواء، ونصرة للسنة المطهرة، وإليك مؤلفاته التي وقفت عليها:

ردود عقدیة:

«الاستفاضة في أن النبي كالله لل يُرى بعد وفاته يقظة».

وهو ردٌّ على السيوطي الذي زعم أن الرسول علي يُوى بعد وفاته يقظة (١).

«تنبيه الرجال في نفي القطب والغوث و الأبدال».

«لطف الله مع هبته في الرد على قاضي امزاب وشيعته».

وهو ردٌّ على القاضي الذي اتهم الشيخ بنفي الأولياء الصالحين، فرد عليه

<sup>(</sup>١) وهذا من إفك الصوفية قديمًا وحديثًا.

بإثبات أن إنكاره يتعلق بالغلو في هؤلاء، والتعلق بأولياء الشيطان.

«الذكر الملحوظ في نفي رؤية اللوح المحفوظ».

وهو ردٌّ على أحد فقهاء مكناس، الذي ادعىٰ أن الشيخ المجذوب دفين المدينة كان يرى اللوح المحفوظ.

«الإلمام في ردِّ ما ألحقه مبتدعة زايان من العار بالإمام». على المالي

وهو ردُّ على التجانيين، الذين أفتوا بعدم صحة الصلاة وراء القاضي العلامة الطيب العلوي بقرية «مريرت»، وكان فقيهًا سنيًّا. العلوي بقرية «مريرت»، وكان فقيهًا سنيًّا.

«المسغنم(١) في بقاء الجنة وفناء جهنم». منا هندا كله أي مع من المس

وموضوعه: الخلاف في هذه المسألة بين الجمهور وبعض السلف.

«القول الجلي في الرد علىٰ من قال بتطور الولي»! أن المحالف المحالف

وهو ردٌّ على بعض الصوفية، الذين زعموا أن من كرامات الولي التطور في أشكال شتيل.

«خكم السنة والكتاب في وجوب هدم الزوايا والقباب».

وهو الكتاب الذي بين يديك عزيزي القارئ.

«نظر الأكياس في الرد على جهمية (٢) البيضاء وفاس».

وهو تفسير لقوله تعالى: ﴿ الرَّحْمَانُ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴾ [طه:٥]. ونصر قول السلف في إثبات هذه الصفة، والرد على من خالف من بعض الفرق.

<sup>(</sup>١) في «مختصر الترجمة» (ص٢٨): المستغفر. والصواب ما ذكرت كما على النسخة الخطية. كما أن السجع لا يوافقه.

<sup>(</sup>٢) ورد في «مختصر الترجمة» للشيخ حسن النتيفي «جمعية»!! والصوب ما أثبته كما في النسخة الخطية لكتاب «نظر الأكياس»، وقد انتهيت -بحمد الله - من نسخه، يسر الله إتمامه.

«الميزان العزيز في البحث مع أهل الديوان المذكور في كتاب الإبريز للشيخ الدباغ عبد العزيز».

وهو رد على الصوفي عبد العزيز الدباغ الذي أثبت التصرف للأولياء في الكون، وأن لهم ديوانًا يجتمعون فيه.

«الإرشاد والتبيين في البحث مع شراح المرشد المعين»(١).

وهو رد على شراح المرشد المعين لابن عاشر في مسائل العقيدة.

«العارفون الأبرار يعبدون الله طمعًا في الجنة وخوفًا من النار».

وهو ردُّ على الفقيه المهدي بن عبود، الذي زعم أن العارفين يعبدون الله لا طمعًا في جنته ولا خوفًا من ناره.

«بحث الحق وأهله مع صاحب الحِكم وشيعته».

وهو ردُّ على ابن عطاء الله السكندري، صاحب الحِكم، في أمور مخالفة للشريعة.

«البراهين العلمية في بيان ما في الصلاة المشيشية».

«الزُّهرة في الرد على غلو البردة»(٢).

«الحجج العلمية في رد غلو الهمزية»(٢).

«الدلائل البينات في البحث في دلائل الخيرات وشرحه مطالع المسرات».

«إيقاظ الهمم في أن عهود المشايخ لا تلزم».

وهو رد على الصوفية وعهودهم الباطلة.

<sup>(</sup>١) وقد انتهيت من نسخه، يسر الله إتمامه.

<sup>(</sup>٢) وقد انتهيت من نسخه، يسر الله إتمامه.

<sup>(</sup>٣) وقد انتهيت من نسخه، يسر الله إتمامه.

«أصفىٰ الموارد في الرد علىٰ غلو المطريين (١) لرسول الله وأهل الموالد (٢). «من أحسن ما تنظر إليه الأبصار وتصغیٰ إليه الأسماع في الجزولي وأصحابه والتباع».

وهو ردُّ علىٰ كتاب «ممتع الأسماع، في الجزولي وأصحابه والتباع» لمحمد المهدي الوزاني.

«منهاج الرجال في الرد على الشيخ رحال».

ردَّ فيه علىٰ الشيخ الرحالي الفاروق، الذي انتقد الشيخ عند تفسيره للآيتين الكريمتين: ﴿ وَمَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبِ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَهُمُ ٱلَّذِي ٱخْنَلَفُواْ فِيلِهِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِللَّهِ مِنْوَبَ ﴾ [النحل: ٦٤].

وقوله تعالىٰ: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي ٱلْأَنْفُ لِمِ لَعِبْرَةً ﴾ [النحل: ٦٦].

«الإرشاد والسداد في فضل ليلة القدر على ليلة الميلاد».

«ردود وأبحاث فقهية ونوازل متنوعة».

«الحُكْم المشهور في طهارة العطور، وطهورية الماء المخلوط بالملح المسمى بالكافور (٣)».

«حل إبرام النقض في الرد على من طعن في سنة القبض». وهو رد على الشيخ محمد الخضر الشنقيطي، الذي ألف كتابًا في نصرة

<sup>(</sup>١) ورد في الترجمة التي نشرها الشيخ زحل: (المطربين وأهل الوالد)، ولعله خطأ طباعي، والصواب ما أثبت كما على النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٢) وقد انتهيت من نسخه يسر الله إتمامه.

<sup>(</sup>٣) حقق رسالة (ماجستير) بكلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة القاضي عياض بمراكش.

السدل(١).

«اللمعة في أن كل مكان تصلى (1) فيه الجمعة».

موضوعه جواز الصلاة بجنبات المسجد، والحوانيت المحيطة به، إذا امتلأت رحابه، والرد على من أفتى ببطلان الصلاة، من بعض فقهاء فاس والرباط.

(100) «القول الفائز في نفي التهليل وراء الجنائز

«التهاني في أسئلة العثماني».

«المثاني والمثالث في مناقشة صاحب الخطبة وما فيها من المباحث».

«كشف الخدر فيما وقع من الهرج في زكاة الفطر».

وهو فتوى الشيخ بجواز إخراج القيمة مع الكراهة لزكاة الفطر.

«المستغنم في رفع الجناح عن المستخدم».

وموضوعه: فتوى الشيخ بجمع العصر مع الظهر بالنسبة للمستخدم الذي لا يتمكن من إقامة صلاة العصر بسبب ظروف عمله (٤).

«الإعلام في الرد على من حقر بعض شعائر الإسلام».

وهو ردُّ على مقال نشر بجريدة «العَلَم»، يعيب كاتبه الأضحية، ويصف أهلها بالهمجية (٥).

«اللباب في الرد على قاضي مزاب».

<sup>(</sup>١) وكتاب الشنقيطي اسمه: «إبرام النقض لما قيل من أرجحية القبض».

<sup>(</sup>٢) في مختصر الترجمة: (تصح) بدل (تصليٰ)، والصواب ما أثبته كما علىٰ النسخة الخطية.

<sup>(</sup>٣) انتهيت من تحقيقه.

<sup>(</sup>٤) وفتوى الشيخ لها ضوابط وقيود بيانها الكتاب المذكور.

<sup>(</sup>٥) حقق رسالة (ماجستير) بكلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة القاضي عياض بمراكش.

«المختار عند الأعلام في الحكم على السيكرو بالحرام».

وهو ردُّ علىٰ العلامة الوزير الحجوي الثعالبي رَحَكُلَّللهُ، الذي أجاز السيكرو المعلوم (١) للسلع وغيرها مطلقًا، فأثبت الشيخ حرمته، وأنه لا يجوز إلا للضرورة (٢)، كالتأمين علىٰ السيارات.

«سيف النكال والزجر في الرد على من قال: «لكي لا تحرثوا في البحر». وهو ردُّ على كتاب «لكي لا تحرثوا في البحر» لخالد محمد خالد، وما تضمنه من آراء إلحادية، ونفيه لتعاليم القرآن والسنة النبوية.

(1, 0) (ارشاد الحیاری في تحریم زي النصاری)

«الأبحاث البينات فيما قاله عبده ورشيد رضا في تعدد الزوجات».

«الأبحاث البيضا مع الشيخين عبده ورشيد رضا».

وهو ردٌّ على بعض آراء الشيخين.

«الأبحاث والعبر في نفي وصول الصاروخ إلى القمر».

«الأجوبة الشافية على الأسئلة العباسية».

«كشف النقاب في الرد على من خصص أزواج النبي على الدجاب». وهو ردٌّ على دعاة تحرير المرأة -زعموا-.

«النصر والتمكين في وجوب الدفاع عن فلسطين».

«العوار والقذئ في عين من رخص الإفطار ولو بقليل من الأذى».

«إظهار الحق والانتصار في البحث مع صاحب «توجيه الأنظار لتوحيد

<sup>(</sup>١) يعنى: الجمرك ، وفتوى العلامة الحجوي ضمن كتابه «الفكر السامي» (٤/ ٢٠٣).

<sup>(</sup>٢) يعني: عند الاضطرار.

<sup>(</sup>٣) وقد انتهيت من نسخه، يسر الله إتمامه.

المسلمين في الصوم والإفطار» (!)! إله محما يه وعد الالمنه التحمالة

وهو ردُّ على الشيخ أحمد بن الصديق الغماري، الذي أوجب فيه توحيد الصوم والإفطار، وهي مسألة خلافية شهيرة.

«شفاء الصدور في أن الشمس سائرة وإلأرض ساكنة لا تدور».

«الإرشاد والسداد في رخصة الإفطار في رمضان للدارس والحصاد».

«القول الصائب في جواز طلب الجماعة بعد الراتب».

«الفضل والمنة في أن السلام عليكم ورحمة الله هو السنة».

«المسائل البديعة في البحث مع أهل الهيئة والطبيعة».

وهو ردُّ على الشيخ طنطاوي جوهري في تفسيره: «تفسير الجواهر»، الذي أثبت أن المواد كلها متحركة لا ساكن فيها.

«القول المعلوم في إباحة النظر في النجوم».

«أوثق العرى في الأحكام المتعلقة بالشوري»(١).

«القول المؤيد في أن التيمم يرفع الحدث الرفع المقيد».

«حكم السنة (٣) والكتاب في طعام أهل الكتاب».

«الفضل والمنة في البحث في حديث «لن يدخل أحدكم عمله الجنة».

«التقاييد(٤) المحتملة في بيان الدلائل المجملة».

«العداد والقلى في عن من وخص الافطار ولو عليل من الافوق. (١) وقد التهاب من نسخه يسر الله إمال المالية (١)

(۱) وقد انتهيت من نسخه، يسر الله إتمامه. (۲) يعمل عليه أخونا الأستاذ مصطفئ المتاقي.

(٣) ورد في مختصر الترجمة: (الحق) بدل (السنة). ما الممال العام على مثار مجال إلى معال (١)

(٤) ورد في مختصر الترجمة (ص٣٢)، ومقال الشيخ زحل: التقاليد، والصواب ما أثبت كما في النسخة الخطية للكتاب. «تحفة الرسائل في أنواع من المسائل»(١). وهو عبارة عن أجوبة فقهية وعقدية.

وهذه المؤلفات كلها عندي -بحمد الله تعالى -، بخط الفقيه محمد أوعلي وهذه المؤلفات الآتية فلم أقف عليها، بل ورد بعضها في مختصر الترجمة للشيخ حسن، والآخر في فهرس خزانة الشيخ محمد أوعلي، وهذا يعني أنها كانت عنده، وقد بحثت عنها مع ابنه الأستاذ عبد الله في خزانة والده فلم نعشر عليها، نسأل الله العثور عليها ليعم نفعها بين المسلمين، وهي:

«البراهين البينات في أن الأنساب ظنيات لا قطعيات».

«السيف المسلول في الرد على من حكم بتضليل من ترك السيادة في صلاة الرسول السيادة في الرسول المسلول على الرسول المسلول ا

«توشيح تزيين الأرائك في إرسال النبي عَلَيْ للملائك».

وهو ردُّ على السيوطي في ادعائه أن النبي عَلَيْ مرسل إلى الملائكة، وإلىٰ الرسل قبله، وإلىٰ أممهم، بل والحيوانات والجماد.

«الاختصار (٢) في جواز الشكوئ والانتصار».

وهو ردُّ على جماعة من الصوفية زعموا أن الشكوى للعبد ولله، ليست من أوصاف أولياء الله.

«الفائدة المسموعة في لزوم الواحدة في الثلاث المجموعة». يعني الطلاق للفظ الثلاث.

<sup>(</sup>١) سبق أن نُسب للشيخ حسن ابن المؤلف، والصحيح أنه لوالده كما بينته آنفًا.

<sup>(</sup>٢) في مختصر الترجمة: (الاقتصار)، والمثبت من فهرس خزانة الشيخ محمد أوعلي بخطه، وهو أضبط، ولعل ما في مختصر الترجمة خطأ طباعي.

«الحياة والقوت(١) فيما هو الحق في تمني الموت».

ردٌّ علىٰ الطاعنين في سحر اليهود لسيد المرسلين عليه.

«الدرة الوهاجة في نفي صحبة بني دغوغ ورجراجة وصنهاجة».

فهرسة أسانيده ومروياته.

«التبشير بالجنة لا يختص بالعشرة».

«تحفة الأصحاب».

«كتاب التذكرة (٢) في جواب النكرة».

«الرسالة الشاقة، في قمع شنقيط آيت واقة».

«تحفة الأماني في الرد على أصحاب التجاني».

وهذه الرسائل الثلاث الأخيرة قد ضاعت زمن الشيخ بالأطلس المتوسط (٣). هذا ما وقفت عليه من أسماء مؤلفات الشيخ، وإن كان كل مؤلف منها

يستحق دراسة، يسر الله ذلك في المستقبل.

وفاته ووصيته:

توفي الشيخ رَيِخُلِّللهُ ليلة الثلاثاء ٢٣ ذي القعدة سنة ١٣٨٥هـ، الموافق لـ: ١٥ مارس ١٩٦٦م بعد مرض عضال دام سنوات.

وأوصىٰ بعدم البناء علىٰ قبره، و بعدم تأبينه (٤).

هذا ما تيسر من ترجمة مختصرة لشيخ الإسلام رَحَمُ لَللهُ.

<sup>(</sup>١) في مقال الشيخ زحل: الغوث، والصواب ما ذكرت كما في فهرس خزانة الشيخ محمد أوعلي.

<sup>(</sup>٢) في «مختصر الترجمة»: (التذكير)، والصواب ما ذكرت موافقة للسجع.

<sup>(</sup>٣) كما في مختصر الترجمة (ص٣٥).

<sup>(</sup>٤) وهو الاجتماع لرثاء الميت والثناء عليه.

# النسخة المتمدة في التحقيق

اعتمدت في تحقيق هذه الرسالة على نسخة مخطوطة (١) بخط الشيخ أبي عبد الله محمد أوعلي الروداني المتوفى سنة ١٤٢٥هـ(٢).

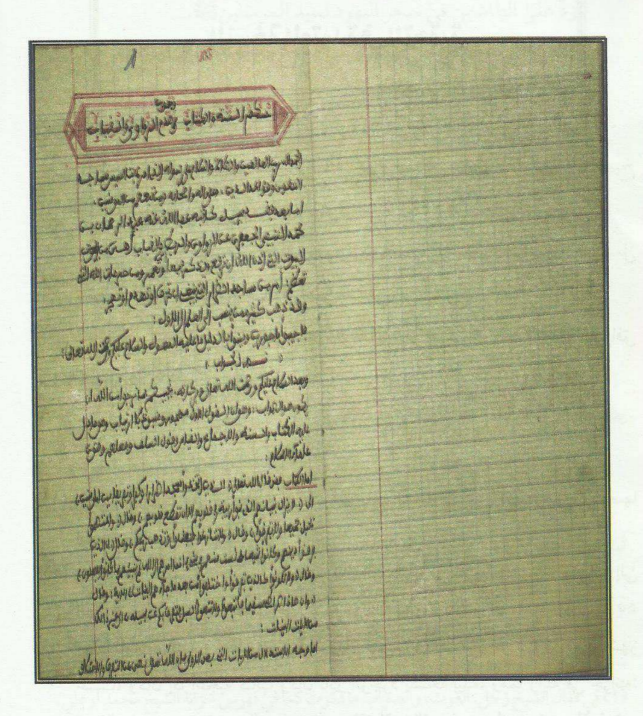
وهي في ٣٧ صفحة وخطها مقروء وواضح، انتسخت من نسخة الأصل التي بخط العلامة حسن بن عبد الرحمن النتيفي ابن الشيخ.

وتاريخ نسخ النسخة الفرع هو يوم الأحد ٥ شوال ١٣٨٤هـ، الموافق لـ: ٧ فبراير ١٩٦٥ م.

<sup>(</sup>١) وإن كنت وقفت علىٰ نسخة أخرىٰ لكنها فرع عن نسخة الشيخ محمد أوعلي، وينقصها الضبط والتدقيق.

<sup>(</sup>۲) وهو الشيخ محمد بن علي بن حماد حمدال الروداني، من تلاميذ الشيخ، رحل إليه إلى الدار البيضاء ولازمه، وعكف على نسخ مؤلفاته بيده، وكان وراقًا ماهرًا، رأيت له ٥٥ مؤلفًا للعلامة النتيفي بخط يده، توفي رَخِيلِللهُ عام ١٤٢٥ هـ، الموافق لـ ٢٠٠٤م في شهر غشت، وكان إذا أعجبه كتاب وكان نادر الوجود ينسخه بيده، ومما رأيته في خزانته: نسخة بخطه من «مختصر الصواعق المرسلة» لابن القيم في مجلد ضخم، ولا يفوتني الشكر الجزيل لابنه البار عبد الله على حفاوته بنا، وتمكيننا من تصوير ما احتجنا إليه من مكتبة والده.

# نماذج من النسخة الخطية



اللوحة الأولى من المخطوط

وع والمروب معروس المع ورية رسول الله وطوع مع معرف المداري السادس منفله ها فلجة دنيوية كافت فادي وفعا والنعاب الم الاعتداد الملكام يتمالاول وقو كالفرك السعاا والتأنه للورئ لخزد عربيسه اوماله بعاد اما يرود للساء وك فرالعلمة بعدي الفداح وع الاساعيلية مع ما للذوا عليه منا المام وفد إنا الخعارة بعاطيتا كالموتوع طالاتا المتابة تا الخدم ومنعة والمنظر فيد يعلموه والع المتعداد مع ارسوا الد وعد عضم إراحة what is the state of the way of the state of the state of الورج والترمد والقراد في المراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والترمد والترمد والمراجع والمراع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراع و والمعالمون البالم والعرالم ووارعا والمعدالة والعالمي و المعمل والفاع والعالم وولاله خام السيب والمدي وعاوات فليطار فأراز بالمالعا فكالرام عمار والإسعارمات أداعوا فتجيفه وإعديه والتاج علاياممانال وبالدعا المروعة والدائية والمدام المعاملة والمراج والمالية استوعات مطتبه علايكوالسنة والغاب وجود العوالزوا ووالغلب والازرحة إولاتوالعار دوالعار فسراك الماسين الماليا والمتعالمة المتعادد والمالية فيك الوارنفرفا العوها الفاء: ्यं के अनुमित्र अन्यान क्षेत्र अन्यान कर्मित्र के क्षेत्र कर्म الإول المشركون والموم المالع والقرام والماراة العالم والعلم والعلم والعلم للواحالم الع فيرا يست كالم ما يعادية مسالغته الدعوة واعتده وتعلرون وانعار عنع وسالت عاله الواليس النالي عالووهوم فالدها الغاجة الألكة بواداهلها وإجعال بوجب المرصلط البعا أذ البعث المقبر النبرك به الالفعر اللياء بإخلاد والانت الرحال الالاصلومة الكالية ، وفع لمعامل في العالم في العالم في العالم الع والسماميس فتخريه كالعلقاء الوابع: معافر الدور المعافر المعافر المعالية على المعافرة المرك خواد المرابع والموق المناه المتعاد المناه والمناه المناه منعالات المالات وعلواء والعاملة الفامر وعفاه والمام والتعيان الماملك العنقع بعا ्वाधारम्भारामाम् वहरू वान्याः

# النص المحقق

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسوله الذي أمره بتأسيس مساجد التقوى وقواعد الدين، وعلى آله وأصحابه ومن تبعهم من المؤمنين.

#### أما بعد:

فقد سُئل كاتبه -عفا الله عنه- عبد الرحمن بن محمد النتيفي الجعفري، عن الزواوي والربط والقباب، أهي من البيوت التي أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه وتعمر، ومن حرمات الله التي تعظم، أم من مساجد الضرار التي ينبغي أن تحرق أو تهدم أو تهجر؟ وقد ذهب كثير ممن يُنسب إلىٰ العلم إلىٰ الأول.

فأجيبوا مأجورين، وبينوا بالدليل ما عليه المعول، والسلام عليكم ورحمة الله تعالى (١).

نص الجواب:

وبعد:

السلام عليكم ورحمة الله تعالى (٢) وبركاته، نجيبكم بما نرجو من الله أن يكون هو الصواب.

<sup>(</sup>١) كلمة «تعالى» لم ترد في شيء من طرق أحاديث السلام.

<sup>(</sup>٢) انظر التعليق السابق.

وهو:

أن القول الأول مهجور ومنبوذ بلا ارتياب، وهو ما دل عليه الكتاب والسنة والإجماع والقياس، وقول السلف وفِعلُهم، وفتوى علماء الإسلام.

أما الكتاب:

فقد قال الله تعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَادُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُفْرًا وَتَفْرِبِهَا بَيْنَ اللهُ وَمِسُولُهُ مِن قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَ إِنْ أَرَدُنَا إِلَّا ٱلْحُسْنَى وَاللهُ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ ٱللّه وَرَسُولُهُ مِن قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَ إِنْ أَرَدُنَا إِلّا ٱلْحُسْنَى وَاللهُ يَمْهُدُ إِنَّهُمْ لَكَنذِبُونَ ﴿ إِنَّ لَا نَقُدُ فِيهِ آبَدًا لَّمَسْجِدُ أُسِيسَ عَلَى ٱلتَّقُوىٰ مِنْ أَوَّلِيوَهِمٍ أَحَقُ أَن يَنْفُهُ وَيهِ آبَدًا لَمَسْجِدُ أُسِيسَ عَلَى ٱلتَّقُوىٰ مِنْ أَوَّلِيوَهِمٍ أَحَقُ أَن يَنْفُهُ مُواً وَٱللّهُ يُحِبُّ ٱلْمُطَهِدِينَ ﴿ إِنَّ أَنْ مَنْ أَسَسَ مَلَى اللهُ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارِ مُنْ أَسَسَ اللهُ عَلَى اللّهُ وَرِضُونٍ خَيْرًا أَمْ مَنْ أَسَسَ الْمَنْ كَلَيْ مَلَى اللّهُ مُواللهُ لَا يَهْدِى ٱللّهِ وَرِضُونٍ خَيْرًا أَمْ مَنْ أَسَسَ اللّهِ اللّهِ عَلَى شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَاللّهُ لَا يَهْدِى اللّهِ عَرْضُونٍ خَيْرًا أَمْ مَنْ أَسْبَسَ الْمَنْ اللّهُ مُن أَسَاسَ اللّهُ اللّهُ مُن أَسَاسَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مُن أَلْتُلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وقال: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ [آل عمران: ١٠٣]. وقال: ﴿ وَلَا تَنَنزَعُواْ فَنَفْشَلُواْ وَتَذْهَبَ رِيحُكُمْ ﴾ [الأنفال: ٤٦].

وقال: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُواْ شِيعًا لَّسْتَمِنْهُمْ فِي شَيْءٍ إِنَّمَا أَمْرُهُمْ إِلَى ٱللهِ ثُمَّ يُنْتِئُهُم عِمَا كَانُواْ يَفْعَلُونَ ﴾ [الأنعام: ١٥٩].

وقال: ﴿ وَلَاتَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا مِنْ بَعْدِ مَاجَآءَهُمُ ٱلْبَيِّنَاتُ ﴾ [آل عمران: 100]. الآية.

وقال: ﴿ وَأَنَّ هَاذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ ۚ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۦ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]. إلى غير ذلك من الآيات البينات.

أما وجه الاستدلال من الآيات التي بعد الأولى؛ فإن الله تعالى نهى عن التفرق والاختلاف/[ق٢] والتنازع، وتفرقة الأديان، واتباع السبل غير الصراط

المستقيم، وهذه الأشياء وسيلة إلى ما نهى الله عنه ونتيجة له، والوسيلة تُعطىٰ حكم المقصود، والنتيجة من المقدمات، وهذا المعنى المذكور في الآيات مشاهد في هذه الوسائل والنتيجات، حسب ما يوضح بعد.

وأما وجه الاستدلال بالآية الأولى فلعمومها، إذ الاسم الموصول بصلة عامة يعم بعمومها حتى يرد تخصيصه، فكل مسجد شارك مسجد سبب النزول في علة التفرقة والضرر كان كهو في الحكم، وهو وإن نزلت الآية في مسجد أبي عامر الراهب، فسبب النزول لا يخصص الدليل العام، كما هو معلوم في الأصول.

فإن قلت: إن دلالة الآية على ما زعمتموه من العموم يعارض بوجوه:

الأول: ما يقال فرق بين ما بناه كافر مظهرًا به القربة ومُخفيًا الحوبة، وبين ما بناه مسلم يقصد به القربة ظاهرًا وباطنًا.

قلنا: لا فرق؛ إذ المدار على وجود الضرر والتفرقة بالبناء المذكور، سواء كان من كافر أو مسلم -حسبما يأتي توضيحه-، وإلا يكون إضرار المسلم لغيره جائزًا على بحثكم وهو باطل.

الثاني: ما يقال أن الزواوي وما معها يذكر فيها اسم الله، ويُصَلَّىٰ فيها، ويتلىٰ فيها كتاب الله، فهي مساجد منفعة لا مساجد ضرار.

قيل لكم: هذا مردود بوجهين:

الأول: أن ما نسبتم لها من الخير لا يُجَوِّز ضررها، ولا يرد النهي عنه.

الثاني: أن مسجد الضرار نفسه كان فيه جميع ما ذكرتم، فلم يدفع عنه غضب الله ولا الهدم ولا التحريق.

الثالث: ما يقال أن الزواوي وما معها يعمرها المؤمنون، دون سبب النزول.

فيقال عليه: وسبب النزول كذلك، عمره المؤمنون بعضهم ظاهرًا، وبعضهم ظاهرًا أو باطنًا، كما هو معلوم في التفسير، وقد حلفوا أنهم لم يريدوا إلا الحسني.

الرابع: ما يقال إن الله كذبهم بقوله: ﴿ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرَدْنَا ٓ إِلَّا ٱلْحُسْنَى ۚ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَنذِبُونَ ﴾ [التوبة:١٠٧].

قيل: لا ينهض لكم دليلًا، إذ المدار على الضرر كما تقدم.

الخامس: ما يقال إن عُمار هذه البيوت مؤمنون ظاهرًا وباطنًا، وقد زعمتم أن عُمَّار مسجد الضرار مختلفون.

الجواب من وجهين:

الأول: هبهم كذلك، فالمدار على / [ق٣] ما تقدم.

الثاني: أن عمار تلك البيوت مؤمنو القلب والقالب، كما هو موجود فيهم، وتأتي تتمة له.

السادس: ما يقال قد اشترطت الآية في مسجد الضرار الضرر، والكفر والتفرقة، والإرصاد لمن حارب الله ورسوله، وأي هذه الأوصاف كلها في تلك البيوت؟ لو سلم أن فيها بعضها.

الجواب فيها من وجوه:

الأول: ما يقال: أنها ليست شروطًا كلها، لعموم الحكم، وإنما هي أوصاف لقضية العين، والسبب اتصف به أصحابه.

الثاني: جاء في الشريعة ما يدل على أن المدار فيها على وصف التفرقة والضرر، وهو يفيد عدم شرطية الجميع.

الثالث: مما يدل على عدم اشتراط الجميع، كون التفرقة هي نفس الضرر،

والكفران كان علة للفعل، كان من التفرقة أيضًا، كما أن المدار عليها وإن كان وصفًا لأصحاب القضية، فالمدار على ما عليه، ولا ننفي وصفه عن بعض أصحاب تلك البيوت إن نفيناه عن كلهم كما سيبدو أمامك، والإرصاد لمن حارب الله ورسوله، يقال عليه ما قيل في وصف الكفر قبله، حرفًا بحرف.

وكثير ممن بنى تلك البيوت في الزمان الأول أرصد بها من حارب الله ورسوله من الزنادقة ودعاة الباطنية (١).

السابع: ما يقال الفرق موجود بنهي الله رسوله أن يقوم في ذلك المسجد أبدًا دون أن ينهاه عن غيره.

فيقال عليه: هذا الفرق لا يتجه ولا يدل على خصوصية.

أما أولًا: فإن الله نهاه عنه لوصفه بالضرر، فهو منهي عمن اتصف بذلك الوصف إلى يوم القيامة، وإلا لزم أن يقوم رسول الله عليه في مقام المعصية.

وأما ثانيًا: فإن تلك البيوت لم تكن مع هذا البيت في زمان رسول الله عليه الله عليه عنها أو يؤمر بها، وإنما كانت المؤسسة على التقوى وقد أُمر أن يقوم بها.

وأما ثالثًا: فذلك المسجد هو أصل تلك البيوتات الضارة، كما أن المؤسس على التقوى جمع لشتات المسلمين، وهو أصل للبيوتات التي اتصفت بوصفه.

<sup>(</sup>۱) الباطنية عدة فرق ومقصودهم إبطال الشريعة بأسرها ولا يؤمنون بشيء من الملل، احتالوا لتأويل أحكام الشريعة على وجوه تؤدي إلى رفع الشريعة، وجعلوا لكل شيء ظاهرًا وباطنًا، وأباحوا لأتباعهم نكاح البنات والأخوات وأباحوا شرب الخمر وجميع المحرمات عليهم لعائن الله المتتاليات. ينظر: «الفَرق بين الفِرَق» للبغدادي (ص٢٦٥)، «الفصل في الملل والأهواء والنحل» لابن حزم (ج٥/٥٥) فما بعدها.

الثامن: لا يقال أن هذه زواوي ورُبط لا مساجد، فلا يعمها حكم الآية، لأنا نقول: هي مساجد لغة وشرعًا، إذ المسجد [ق٤] هو ما خصص للقربة (١) كانت قربة في نفس الأمر أم لا، وقد قال الله: ﴿ لَنَ تَخِذَ نَ عَلَيْهِم مَسْجِدًا ﴾ [الكهف: ٢١].

وقال رسول الله ﷺ: «اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(١). وتلك التسمية حادثة، مصطلح عليها، فلا تمنع إطلاق المسجد عليها.

وأما السنة:

فقد أمر رسول الله ﷺ بتحريق وهدم هذا المسجد (٣)، وتركه كناسة

قال: إني علىٰ جناح سفر، ولو قدمنا إن شاء الله أتيناكم، فصلينا لكم فيه. فلما نزل بذي أوان أتاه خبر المسجد، فدعا رسول الله وسلام بن الدخشم أخا بني سالم بن عوف، ومعن بن عدي، وأخاه عاصم بن عدي أحد بني العجلان، فقال: انطلقا إلىٰ هذا المسجد الظالم أهله؛ فاهدماه، وحرقاه. فخرجا سريعين حتىٰ أتيا بني سالم بن عوف وهم رهط مالك بن الدخشم م، فقال مالك لمعن: أنظرني حتىٰ أخرج إليك، فدخل إلىٰ أهله فأخذ سعفًا من النخل فأشعل فيه نارًا، ثم خرجا يشتدان وفيه أهله، فحرقاه، وهدماه، وتفرقوا عنه، ونزل فيهم من القرآن ما نزل».

<sup>(</sup>١) ورد في «لسان العرب»: «أن المسجد كل موضع يُتعبد فيه» (٣/ ٢٠٤) مادة (سجد).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (ح ٥٤٧٨)، ومسلم (ح٥٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرج ابن مردويه كما في «الدر المنثور» (٢١٦/٤) وابن إسحاق كما في «سيرة ابن هشام» (٥/ ٢١١) عن أبي رهم كلثوم بن الحصين الغفاري -وكان من الصحابة الذين بايعوا تحت الشجرة - قال: «أقبل رسول الله على حتى نزل بذي أوان -بلد بينه وبين المدينة ساعة من نهار - وكان أصحاب مسجد الضرار قد كانوا أتوه وهو يتجهز إلى تبوك، فقالوا: يا رسول الله، إنا بنينا مسجدًا لذي العلة، والحاجة، والليلة الشاتية، والليلة المطيرة، وإنا نحب أن تأتينا فتصلى لنا فيه.

للمزابل (۱)، وقد هم على المتحريق بيوت الذين تخلفوا عن الجماعة (۲) والجمعة (۳) لولا نساؤهم وصبيانهم، ولا يستحق هذا إلا بمعصية الله، وربما كان ما فعل هؤلاء أخف مما فعل أولئك من الضرر بمساجد المسلمين، وتفرقة جموعهم لو كان ذلك وحده، ولاسيما على القول بأن الجماعة سنة فقط، وقد قال رسول الله عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين». الحديث (٤).

وهذه سنته وهديه.

### وأما الإجماع:

فمعاذ الله أن يُجوِّز مُسلِم كامل الإسلام، فضلًا عن عَالِم، الإضرار بالمسلمين

- (۱) روئ الطبري بسنده عن خلف بن ياسين الكوفي قال: «ورأيت مسجد المنافقين الذي ذكره الله في القرآن، وفيه حجر يخرج منه الدخان وهو اليوم مزبلة». «تفسير الطبري» (۱۱/ ۳۳).
- (٢) عن أبي هريرة: «أن رسول الله على فقد ناسًا في بعض الصلوات، فقال: لقد هممت أن آمر رجلًا يصلي بالناس، ثم أخالف إلى رجال يتخلفون عنها فآمر بهم فيحرقوا عليهم بحرم الحطب بيوتهم، ولو علم أحدهم أنه يجد عظمًا سمينًا لشهدها -يعني: صلاة العشاء-». رواه البخاري (ح ٢١٨)، ومسلم (ح ٢٥١).
- (٣) عن عبد الله بن مسعود: أن النبي على قال لقوم يتخلفون عن الجمعة: «لقد هممت أن آمر رجلًا يصلي بالناس، ثم أحرق على رجال يتخلفون عن الجمعة بيوتهم». رواه مسلم (ح٥٦١).
- (٤) صحيح: رواه أحمد في «المسند» (ح ١٧١٤٥) و(ح ١٧١٤٥)، ط. الرسالة، وأبو داود (ح ٢٠٧٥)، والترمذي (ح ٢٦٧٦)، وابن ماجه في المقدمة (ح ٢٤٠)، والحاكم في «المستدرك» (١/٤٧١) وغيرهم، وقال الترمذي: حسن صحيح. وصححه الحاكم ووافقه الذهبي.

في دينهم وعقولهم، وأبدانهم وأموالهم، وأولادهم وأعراضهم، والإضرار بمساجدهم، وتفريق جماعتهم، ووحدتهم في صلاتهم، ونحوها من الإضرار بدينهم.

### وأما القياس:

فإذا هَمَّ رسول الله ﷺ بتحريق بيوت المتخلفين عن الجماعة، -وقد قيل أنها سنة- لولا مراعاة الضعفاء، فكيف لا يجوز تحريق الأبنية الضارة بالمسلمين المتسببة في تخلفهم عن الجماعات، بل هو أحرئ.

# وأما أقوال السلف وأفعالهم فإليك البيان:

روى البغوي وغيره عن عطاء قال: «لما فتح الله على عمر في يرى ويرى معه الناس في زمانه أن المسجد الضار بالمسجد مسجد ضرار»، ولو لم يروا ذلك لأنكر عليه.

وقد ذكر البغوي وغيره: أن بني عمرو بن عوف الذين بنوا مسجد قباء، أتوا عمر بن الخطاب في خلافته ليأذن لمجمع بن حارثة فيؤمهم في مسجدهم، فقال: «لا ونعمة عين، أليس بإمام مسجد الضرار؟

فقال له مجمع: يا أمير المؤمنين، لا تعجل علي، فوالله لقد صليت فيه، وإني لا أعلم ما أضمروا عليه، ولو علمت ما صليت معهم فيه، كنت غلامًا قارئًا للقرآن، وكانوا شيوخًا لا يقرءون القرآن، فصليت ولا أحسب إلا أنهم يتقربون إلى الله تعالى، ولم أعلم ما في أنفسهم، فعذره عمر وصدقه، وأمره بالصلاة في مسجد قباء ». انتهى (١) [ق٥].

<sup>(</sup>١) «تفسير البغوي» (٢/ ٣٢٧) عند تفسير الآية السابقة في مسجد الضرار.

ففيه دليل لما قدمناه، من أن أهل مسجد الضرار لم يكونوا كلهم كفارًا، وقد ذكر ابن القيم وغيره أن عمر فلي حرق قرية بكمالها يباع فيها الخمر (١)، وحرق حانوت رويشد الثقفي وسماه فويسقًا(٢)، وحرق قصر سعد عليه لما احتجب فيه

(۱) ذكر ذلك عنه ابن القيم كما في «زاد المعاد» (٣/ ٥٧١)، و «إعلام الموقعين» (٤/ ٣٤٧)، و (إغاثة اللهفان» (١/ ١٣٣)، و (بدائع الفوائد» (ج٣/ ٢٧٦)، والذي وجدته بعد البحث إنما هو عن علي ضياته، فقد روى أبو عبيد في «الأموال» (ص١٢٦): «نظر علي بن أبي طالب صفية إلى زرارة، فقال: ما هذه القرية؟ قالوا: قرية تدعى زرارة، يلحم فيها، تباع فيها الخمر، فقال: أين الطريق إليها؟

فقالوا: باب الجسر، فقال قائل: يا أمير المؤمنين نأخذ لك سفينة تجوز مكانك؟ قال: تلك سخرة ولا حاجة لباقي السخرة، انطلقوا بنا إلى باب الجسر، فقام يمشي حتى أتاها، فقال: عَلَيَّ بالنيران أضرموها فيها، فإن الخبيث يأكل بعضه بعضًا، قال: فاحترقت من غربيها حتى بلغت بستان خواستا بن جبرونا».

وزرارة: قرية من قرئ الكوفة كما في «معجم البلدان» (٣/ ١٣٥)، باب: الزاي والراء من يليها، ومعني تلك سخرة: تقول تسخرتَ دابة فُلان، أي: رَكِبتَها بغير أجر. «اللسان» (١٠٤) مادة (سخر).

والمعنىٰ أن عليًا ﴿ اللهِ كَانَ يَرِيدُ أَنْ يَأْتِيهَا مَشَيًا لأَنْهَا قَرِبَةً يَتَقَرَّبُ بِهَا إِلَىٰ الله تعالىٰ، والله أعلم.

(۲) صحيح: رواه ابن سعد في «الطبقات» (٥/ ٥٥)، وأبو عبيد في «الأموال» (ص ١٢٥): «أن عمر بن الخطاب حرق بيت رويشد الثقفي، وكان حانوتًا للشراب، وكان عمر قد نهاه فلقد رأيته يلتهب كأنه جمرة». وعند عبد الرزاق في «المصنف» برقم (١٠٠٥) «عن صفية قالت: وجد عمر في بيت رجل من ثقيف خمرًا، وقد كان جلده في الخمر فحرق بيته، وقال: ما اسمك؟ قال: رويشد. قال: بل أنت فويسق». وسنده صحيح.

عن الرعية <sup>(١)</sup>.

وإذا حرق عمر هذه الأماكن لمعصية الله، كان لا فرق عنده وعند غيره بين محل المعصية في الحكم للاتحاد في العلة، وقد أمر عبد الله بن مسعود بهدم مسجد خارج الكوفة بناه عمرو بن عتبة (٢)، وما ذلك إلا لتفريق الجماعة.

## أما فتوى علماء الإسلام:

فقد أفتىٰ الحارث بن مسكين - في ترجمته من الديباج - بهدم مسجد كان في الصحراء، وكان يجتمع فيه للقراءة والقصص أو التعبير، وبمثل هذا أفتىٰ يحيىٰ بن عمر في كل مسجد بني نائيًا عن القرية، حيث لا يصلي فيه من أهل القرية، وإنما يصلي فيه من ينتابه، وبذلك أُفتي في مسجد السبت في القيروان، وبمثله أفتىٰ أبو عمران في المسجد الذي بني بجبل فاس»، نقله مختصر الرهوني، العلامة كنون وسلمه (٣).

وقد قال ابن رشد: «من أعظم الضرر بناء مسجد آخر لإضرار أهل المسجد الأول، وتفريق جماعتهم، لأن الإضرار فيما يتعلق بالدين أشد منه فيما يتعلق بالنفس والمال، لاسيما في المسجد المتخذ للصلاة التي هي عماد الدين، وقد

<sup>(</sup>۱) سنده ضعيف جدًّا: رواه الطبري في «تاريخه» (۲/ ٤٧٩) ومن طريقه ابن عساكر في «تاريخ دمشق» (٥٥/ ٢٨١)، وفي سنده سيف بن عمر صاحب كتاب «الفتوح والردة» وهو متروك، انظر: «ميزان الاعتدال» (٣/ ٣٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: «المحلي» لابن حزم (٤/ ٤٥).

<sup>(</sup>٣) حاشية «المدني كنون على حاشية الإمام الرهوني على شرح الزرقاني على مختصر خليل» (٢/ ٧٠)، وقد نقله كنون من «الديباج» لابن فرحون (ص ١٧٧)، ط. دار الكتب العلمية.

أنزل الله في ذلك: ﴿وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَاذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا ﴾ إلىٰ قوله وَجَالًا : ﴿إِلَّا أَن تَقَطَّعَ فَلُوبُهُمْ هُ ، فإن ثبت علىٰ بانيه أنه قصد به الإضرار وتفريق الجماعة، وجب أن يحرق ويهدم ويترك مطرحًا للزبول، كما فعل رسول الله عَلَيْ بمسجد الضرار، وإن ثبت أن إقراره مضر بأهل المسجد الأول ولم يثبت أنه قصد ذلك، وادعىٰ أنه أراد به القربة لم يهدم، وترك معطلًا لا يصلىٰ فيه إلا أن يحتاج إلىٰ الصلاة فيه، بأن يكثر أهل الموضع أو يتهدم المسجد الأول». انتهىٰ (۱).

وذكر الرهوني عقيب قول اللخمي: «إن كان البلد واسعًا وشق على أهله الذهاب إلى المسجد استحب لهم بناء مسجد آخر»، ما نصه: «تنبيه: ظاهر قول اللخمي: (وإن كان البلد/[ق7] واسعًا يشق على من بعد منه الجامع...». إلخ، أنه لا يجوز إحداث مسجد آخر إلا باجتماع الأمرين معًا، وفي سماع القرينين من كتاب الصلاة الأول ما نصه: «وسئل عن العشيرة يكون لهم مسجد يصلون فيه، فيريد رجل أن يبني قريبًا منه مسجدًا، أيكون ذلك له؟

فقال: لا خير في الضرر، ثم لاسيما في المسجد خاصة، فأما مسجد بُني لخير وصلاح فلا بأس به، وأما ضررًا فلا خير فيه، قال الله تعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ الَّخِيرُ وَصِلاحِ فلا بأس به، وأما ضررًا فلا خير فيه، قال الله تعالىٰ: ﴿وَٱلَّذِينَ التَّخَاذُواْ مَسْجِدًا ضِرَارًا ﴾، لا خير في الضرر في شيء من الأشياء، وإنما القول أبدًا في الأخير من المسجدين».

وسئل سحنون عن القرية يكون فيها مسجد فيريد قوم آخرون أن يبنوا فيها

<sup>(</sup>١) «البيان والتحصيل» لابن رشد (١/ ٢١١).

<sup>(</sup>٢) المراد بالقرينين في المذهب: أشهب بن عبد العزيز، وعبد الله بن سعيد بن نافع. انظر: «مباحث في المذهب المالكي بالمغرب» للدكتور عمر الجيدي (ص٢٦٦).

مسجدًا آخر هل لهم ذلك؟

فقال: «إن كانت القرية تحتمل مسجدين لكثرة أهلها، ويكون فيها من يعمر المسجدين جميعًا، -الأول والأخير - فلا بأس به، وإن كان أهلها قليلًا يخافون تعطيل المسجد الأول، فلا يوجد فيها من يعمره فليس لهم ذلك، وهؤلاء قوم يريدون أن يبنوا على وجه الضرر».

قال القاضي (١): «وهذا كما قال، أنَّ من بنى مسجدًا آخر ليضار به أهل المسجد الأول، ويفرق به جماعتهم فهو من أعظم الضرر، لأن الإضرار فيما يتعلق بالدين أشد منه فيما يتعلق بالنفس والمال، لاسيما في المسجد المتخذ للصلاة التي هي عماد الدين، وقد أنزل الله في ذلك ما أنزل من قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي ذلك مَا أَنزل من قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وقوله: «وإنما القول أبدًا في الأخير من المسجدين» صحيح؛ لأنه هو الذي يجب أن ينظر فيه، فإن ثبت على بانيه أنه قصد به الإضرار والتفريق<sup>(۱)</sup> لا وجهًا من وجوه البر، وجب أن يحرق ويهدم ويترك مطرحًا للزبول، كما فعل رسول الله بمسجد الضرار، وإن ثبت أن إقراره مضر بأهل المسجد الأول ولم يثبت أنة قصد إلى<sup>(۱)</sup> ذلك، وادعى أنه أراد به القربة لم يهدم، وترك معطلًا لا يصلى فيه، إلا أن يحتاج إلى الصلاة فيه بأن يكثر أهل الموضع، أو ينهدم المسجد الأول<sup>(۱)</sup>،

<sup>(</sup>١) يعنى: ابن رشد الجد.

<sup>(</sup>٢) في حاشية الرهوني: (وتفرق الجماعة) (٢/ ٦٩) والمؤلف نقله بالمعنى.

<sup>(</sup>٣) كذا في النسخة، ولعل الأظهر (إلا).

<sup>(</sup>٤) ينظر: «البيان والتحصيل» (١/ ١٠٤-٤١١).

ونقل ذلك ابن عرفة عمن تقدم وسلمه، ذكر ذلك كله وزيادة العلامة الرهوني ومختصره في باب الجماعة (١)، وسلمه غيرهم.

قال أبو محمد بن حزم في المحلى: «مسألة: ولا تجزئ الصلاة في مسجد أحدث مباهاة أو ضرارًا على مسجد آخر، إذا كان أهله يسمعون نداء المسجد الأول، ولا حرج عليهم (١) في قصده، والواجب هدمه/[ق٧]، وهدم كل مسجد أحدث لينفرد فيه الناس كالرهبان، أو يقصدها أهل الجهل طلبًا لفضلها، وليست عندها آثار لنبي من الأنبياء علي المسجد أصلًا يظن فيه فضل زائد على غيره، إلا مسجد مكة، ومسجد المدينة، ومسجد بيت المقدس، لأن رسول الله على غيره، إلا مساجد، ثم استدل لذلك بحديث عائشة: «أن رسول الله على أمر ببناء المساجد في الدور، وأن تطيب وتنظف» (١٠).

ثم قال بعده: «قال علي - يعني نفسه -: فلم يأمر التَكْنِيُّلُ ببناء المساجد في كل مكان، وأمر ببناء المساجد في الدور، فصح أن الذي نهى عنه التَكْنِيُّلُ هو غير الذي أمر به، فإن (٥) ذلك كذلك، فحق بناء المساجد، هو كما بين عَلَيْهُ بأمره وفعلها

<sup>(</sup>١) انظر: «حاشيتي الرهوني وكنون» (٢/ ٦٨- ٦٩).

<sup>(</sup>٢) في الأصل: (عندهم)، والتصويب من المحلى.

<sup>(</sup>٣) الأمر خاص بنبينا على خلاف فيه كذلك. راجع «اقتضاء الصراط المستقيم» لابن تيمية (١/ ٣٠٥).

<sup>(</sup>٤) صحيح رواه أحمد في «المسند» (ح ٢٦٣٨٦)، ط. الرسالة، وأبو داود (ح ٤٥٤)، والترمذي (ح ٥٩٤)، وابن ماجه (ح ٧٥٩).

والمراد بالدور: المنازل المسكونة كما في «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٢/ ١٣٩) مادة (دور).

<sup>(</sup>٥) كذا في الأصل وفي المحليٰ: (فإذ) (ج٥/ ص٤٤).

هو بناؤها في الدور كما قال التَّلِيُّالَا، والدور هي المحلات، قال التَّلِيُّلا: «خير دور الأنصار دار بني النجار، ثم دار بني عبد الأشهل، ثم دار بني الحارث بن الخزرج، ثم دار بني ساعدة»(١)، وعلىٰ قدر ما بناها التَّلِيُّلا بالمدينة لكل أهل محلة مسجدهم الذي لا حرج عليهم في إجابة مؤذنه للصلوات الخمس، فما زاد علىٰ ذلك أو نقص مما لم يفعله التَّلِيُّلا فباطل ومنكر، والمنكر واجب تغييره.

وقد فرض (٢) التَّلِيُّلُمُ النكاح والتسري ونهى عن الرهبانية، فكل ما أحدث بعده التَّلِيُّلُمُ مما لم يكن في عهده وعهد الخلفاء الراشدين فبدعة وباطل.

وقد هدم ابن مسعود مسجدًا بناه عمرو بن عتبة بظهر الكوفة ورده إلى مسجد الجماعة، إلى أن قال: مسألة: ولا تجزئ الصلاة في مكان يستهزأ فيه بالله وعَلَيْ ، أو برسوله عَلَيْ أو بشيء من الدين، أو في مكان يكفر بشيء من ذلك فيه، فإن لم يمكنه الزوال، ولا قدر، صلى وأجزأته صلاته، قال تعالى: ﴿وَقَدْ نَزَّلَ عَلَيْكُمْ فِي الْكِنْ فِي أَلَكُونَ إِذَا سَمِعَنُمْ ءَاينتِ اللهِ يُكُفّرُ بِهَا وَيُسْنَهُ وَأُ بِهَا فَلا نَقَعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِذَا سِمَعْنُمْ ءَاينتِ اللهِ يُكُفّرُ بِهَا وَيُسْنَهُ وَأُ بِهَا فَلا نَقَعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِذَا سِمَعْنُمْ ءَاينتِ اللهِ يُكُفّرُ بِهَا وَيُسْنَهُ وَأُ بِهَا فَلا نَقَعُدُوا مَعَهُمْ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ إِذَا مِثْلُهُمْ ﴾ [النساء: ١٤٠].

وقال: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَلِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ [الأنعام: ٦٨].

فمن استجاز القعود في مكان/[ق٨] هذه صفته، فهو مثل المستهزئ الكافر بشهادة الله تعالى، فمن أقام حيث حرم الله وَعَلَيَّ عليه الإقامة، وقعد حيث حرم الله وَعَلَيّ عليه الإقامة، وقعد حيث حرم الله وَعَلَيّ عليه القعود، فقعوده وإقامته معصية، وقعود الصلاة طاعة، ومن الباطل أن تجزئ المعاصي عن الطاعات، وأن تنوب المحارم عن الفرائض، وأما من عجز فقد قال

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (ح ٣٥٧٨)، ومسلم (ح ٢٥٢١).

<sup>(</sup>٢) في «المحليٰ»: «افترض» (ج٥/ ص٤٥).

تعالىٰ: ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾ [البقرة:٢٨٦]. انتهىٰ (١).

وقال الإمام ابن القيم في «زاد المعاد»: «فصل: ومنها تحريق أمكنة المعاصي التي يعصىٰ الله ورسوله فيها وهدمها، كما حرق رسول الله والشرار وأمر بهدمه، وهو مسجد يصلىٰ فيه، ويذكر اسم الله فيه، لما كان بناؤه ضرارًا وتفريقًا بين المؤمنين، ومأوى للمنافقين، وكل مكان هذا شأنه فواجب علىٰ الإمام تعطيله إما بهدم وتحريق، وإما بتغيير صورته وإخراجه عما وضع له، وإذا كان هذا شأن مسجد الضرار، فمشاهد الشرك التي تدعو سدنتها إلىٰ اتخاذ من فيها أندادًا من دون الله أحقُّ بذلك وأوجب، وكذلك محل (٢) المعاصي والفسوق، كالخانات (٢) وبيوت الخمارين وأرباب المنكرات...». إلىٰ آخر ما قال (٤).

فهؤلاء صرحوا كما ترئ بهدم مساجد الضرار، وتحريقها أو تعطيلها.

وآخرون، لزم ذلك من قولهم فيها، وحكمهم عليها بأنها منكر، ومنكر البناء تغييره بما حكم به المصرحون المتقدمون، منهم: ابن الجوزي في تلبيس إبليس حيث قال في الصفحة (١٨٦)<sup>(٥)</sup> ما نصه: «ذكر تلبيس إبليس علىٰ الصوفية في المساكن، قال المصنف: أما بناء الأربطة<sup>(٢)</sup>؛ فإن قومًا من المتعبدين الماضين اتخذوها

<sup>(</sup>۱) «المحليٰ» (ج٥/ ص٤٣-٤٦).

<sup>(</sup>٢) كذا في النسخة، وفي «زاد المعاد»: محال.

<sup>(</sup>٣) **الخانات**: هي الفنادق والحوانيت التي يعصىٰ فيها الله تعالىٰ. انظر: «المعجم الوسيط» (١/ ٢٦٣) مادة (خان).

<sup>(3) ((</sup>ile Ilase) (1/ 00).

<sup>(</sup>٥) من طبعة المؤلف.

<sup>(</sup>٦) أصل الرباط من مرابط الخيل وهو ارتباطها بإزاء العدو في بعض الثغور، ثم أصبحت تطلق علي ما أحدثه الصوفية من أبنية يختلون فيها. انظر: «المعجم الصوفي» (ص١٠٢).

للانفراد بالتعبد، وهؤلاء إذا صح قصدهم فهم على الخطأ من ستة أوجه:

أحدها: أنهم ابتدعوا هذا البناء، وإنما بنيان أهل الإسلام المساجد.

والثاني: أنهم جعلوا للمساجد نظيرًا يقلل جمعها.

والثالث: أنهم أفاتوا أنفسهم نقل الخطا إلى المساجد.

والرابع: أنهم تشبهوا بالنصارئ بانفرادهم في الديرة.

والخامس: أنهم تعزبوا وهم شباب، وأكثرهم محتاج إلى النكاح.

والسادس: أنهم جعلوا لأنفسهم عِلمًا ينطق بأنهم زهاد، فيوجب ذلك زيارتهم والتبرك بهم، وإن كان قصدهم غير صحيح، فإنهم قد بنوا دكاكين للكدية (١)، ومناخًا للبطالة، وأعلامًا لإظهار الزهد.

وقد رأينا جمهور المتأخرين منهم مستريحين في الأربطة/[ق٩] من كل المعاش، متشاغلين بالأكل والشرب والغناء والرقص، يطلبون الدنيا من كل ظالم، ولا يتورعون من عطاء ماكس، وأكثر أربطتهم قد بناها الظلمة، ووقفوا عليها الأموال الخبيثة، وقد لبس عليهم إبليس أن ما يصل إليكم رِزْقُكُم، فأسقطوا عن أنفسكم كُلْفَة الوَرَع، فهمتهم دوران المطبخ (٢)، والطعام (٣)، والماء المبرد، فأين جوع بشر، وأين ورع سري، وأين جد الجنيد، وهؤلاء أكثر زمانهم ينقضي في التفكه في الحديث (١)، أو زيارة أبناء الدنيا، فإذا أفلح أحدهم أدخل رأسه في

<sup>(</sup>١) يعني: الإلحاح في المسألة، «اللسان» (١٥/٢١٦) مادة (كدا)، وفي النسخة (للكوبة)، والتصويب من طبعة تلبيس إبليس التي حققها الدكتور أحمد بن عثمان المزيد- دار الوطن.

<sup>(</sup>٢) في «تلبيس إبليس»: (المطابخ).

<sup>(</sup>٣) في «تلبيس إبليس»: (الحمّام).

<sup>(</sup>٤) في «تلبيس إبليس»: (التفكه بالحديث).

زُرْمَانِقَتِه (۱) فغلبت عليه السوداء (۲)، فيقول: حدثني قلبي عن ربي، ولقد بلغني أن رجلًا قرأ القرآن في رباط، فقالوا لهم: ليس هذا موضعه (۳).

وقال في الصفحة (٣٩٨): «ولقد حدثني أبو الفتح بن السَّامُرِّي أن قال: جلس الفقهاء في بعض الأربطة للعزاء، لفقيه مات، فأقبل الشيخ أبو الخطاب الكَلْوَذَانِي الفقيه (°) متوكئًا علىٰ يده، حتىٰ وقف بباب الرباط وقال: يعز على لو

(١) في الأصل (زرماتقته) والتصويب من «تلبيس إبليس»، وهي كلمة معربة وتعني: جبة الصوف. أنظر: «تهذيب اللغة» للأزهري (٩/ ٤٠١) مادة زرنق.

(٢) السوداء: أحد الأخلاط الأربعة التي زعم الأقدمون أن الجسم مهيأ عليها، بها قوامه ومنها صلاحه وفساده.

وهي: الصفراء والدم والبلغم والسوداء. «المعجم الوسيط» (ص٢٦).

(٣) «تلبيس إبليس» (٣/ ١٠٤٧).

(٤) في الأصل «المسامري»، والتصويب من «تلبيس إبليس» ومصادر ترجمته.

وهو عبد الله بن هبة الله بن أحمد بن محمد السَّامُرِّي، فقيه حنبلي، ولد سنة ٤٨٥هـ، تفقه على أبي الخطاب الكلوذاني، وسمع كثيرًا من أبي بكر الطريثيثي، وثابت بن بندار، وجعفر السراج وغيرهم، توفي سنة ٥٤٥هـ.

انظر: «الذيل على طبقات الحنابلة» لابن رجب (٢/ ٣٥).

والسَّامرِّي نسبة إلىٰ (سُرَّ من رأىٰ)، وتبعد نحو (١١٨) كلم إلىٰ الشمال من العاصمة بغداد، وتسمىٰ الآن سامراء.

(٥) هو أبو الخطاب، محفوظ بن أحمد بن الحسن بن أحمد الكَلْوَذَانِي البغدادي، أحد أئمة المذهب الحنبلي وأعيانه، ولد سنة ٢٦٤هـ، لزم القاضي أبا يعلىٰ الحنبلي حتىٰ برع في المذهب والخلاف، وصار إمام وقته وفريد عصره في الفقه، صنف كتبًا حسانًا في

رآني بعض أصحابنا ومشايخنا القدماء، وأنا أدخل هذا الرباط، قلت: على هذا كان أشياخنا، فأما في زماننا فقد اصطلح الذئب والغنم، قال ابن عقيل: نقلته من خطه.

وأنا أذم الصوفية لوجوه يوجب الشرع ذم من فعلها، منها: أنهم اتخذوا مناخ البطالة -وهي الأربطة- فانقطعوا إليها عن الجماعات في المساجد، فلا هي مساجد ولا بيوت ولا خانات، وحمدوا فيها للبطالة عن أعمال المعاش، وبدنوا بأنفسهم بدن البهائم للأكل والشرب والرقص والغناء...»، إلىٰ آخر ما قال(١).

ومنهم: الشاطبي في الاعتصام، حيث قال في الرد على ابن عبد السلام، [الذي](٢) قسم البدعة إلى خمسة أنواع، وجعل من البدع المستحبة بناء الربط ما حاصله: «إن قصد بالربط ما يبنى للمرابطين في الجهاد فهذا لم يدخل في البدعة أصلاً، وإن قصد بها الزواوي والمساجد التي يجتمع فيها المتصوفة، فهذا إن كان له أصل في الشرع فلا يدخل في تقسيم البدعة، وإن لم يكن له أصل فيه، فهذا

المذهب والأصول والخلاف منها: «الانتصار في المسائل الكبار في الخلاف»، طبعت قطعة منه في ثلاث مجلدات، و «التهذيب في الفقه»، و «التمهيد في أصول الفقه» طبعًا، وله قصيدة في السنة مشهورة أوردها ابن الجوزي في «المنتظم» (٩/ ١٩٠). انظر ترجمته في: «طبقات الحنابلة» (٣/ ٤٧٩)، و «ذيله» لابن رجب (١/ ٢٧٠)، و «الدر

انظر ترجمته في: «طبقات الحنابلة» (٣/ ٤٧٩)، و «ديله» لابن رجب (١/ ١٧٠)، و «الدر المنضد» (١/ ٢٣٣) و «المدخل» لابن بدران (ص ١٩)، و «السير» (١/ ٣١٨). و المنضد» (١/ ٢٣٣) و «المدخل» لابن بدران (ص ١٩)، و «السير» (المسيوطي والكَلُودَانِي: نسبة إلىٰ قرية ببغداد كما في «لب اللباب في تحرير الأنساب» للسيوطي (ص ٢٢٤).

<sup>(</sup>١) «تلبيس إبليس» (ص١٧)، طبعة دار الكتب العلمية.

<sup>(</sup>٢) زيادة يقتضيها السياق.

بدعة وضلال لا مستحب ومستحسن، وقال: إن استدلالهم/ [ق ١٠] لأبنيتهم هذه، وانقطاعهم، وحالهم فيها بالصُّفة وأهلها باطل، إذ الصفة سقيفة بمسجد رسول الله على من جملته، وأبنيتهم غير المساجد، لا نفسها ولا منها.

والصُّفة لم تُبن لقصد الانقطاع فيها كانقطاعهم فيما قاسوه عليها، ولا قصد أهلها ولا بانيها -وهو الرسول عليه - قصدهم بأمكنتهم المقيسة عليها، ولا كان حالهم فيها كحال هؤلاء في أربطتهم، بل أُحصروا فيها في سبيل الله، ولعدم استطاعتهم الضرب في الأرض، وخوفًا من الكفار المحيطين بالمدينة إحاطة السوار بالمعصم، ثم بعد أن فتح الله على رسوله خرجوا منها وما عادوا إليها، ولا أمرهم بالعود إليها، ولا بنى أصحابه وأتباعه ما يشبّهونه بها كتشبيه هؤلاء "().

إلى أن قال -بعد هذا الذي نقلناه عنه بتصرف واختصار وزيادة-: «ولا هي رتبة شرعية تطلب، بحيث يقال: أن ترك الاكتساب والخروج عن المال والانقطاع إلى الزوايا يشبه حالة أهل الصُّفة، وهي الرتبة العليا، لأنها تشبه بأهل صُفة رسول الله ﷺ، الذين وصفهم الله في القرآن بقوله: ﴿ وَلَا تَظُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجَهَهُ ﴾ الآية.

فإن ذلك لم يكن على ما زعم هؤلاء، بل كان على ما تقدم، والدليل من العمل، أن المقصود بالصُّفَّةِ لم يدم، ولم يثابر أهلها ولا غيرهم على البقاء فيها، ولا عمرت بعد النبي عَلَيْهُ، ولو كان من قصد الشارع ثبوت تلك الحالة، لكانوا أحق بفهمها أولًا، ثم بإقامتها والمكث فيها عن كل شغل، وأولى بتجديد معاهدها، لكنهم لم يفعلوا ذلك ألبتة.

<sup>(</sup>۱) «الاعتصام» (۱/ ۲۳۳).

فالتشبه بأهل الصُّفة إذن في إقامة ذلك المعنى واتخاذ الزوايا والربط لا يصح، فليفهم الموفق هذا الموضع فإنه مزلة قدم لمن لم يأخذ دينه عن السلف الأقدمين والعلماء الراسخين، ولا يظن العاقل أن القعود عن الكسب ولزوم الربط مباح أو مندوب إليه أفضل من غيره، إذ ليس ذلك بصحيح، ولن يأتي آخر هذه الأمة بأهدى مما كان عليه أولها، كفى (١) المسكين المغتر بعمل الشيوخ المتأخرين أن صدور هذه الطائفة المتصفين بالصوفية لم يتخذوا رباطًا ولا زاوية ولا بنوا بناء يضاهون به الصُّفَّة للاجتماع على التعبد والانقطاع عن أسباب الدنيا، كالفضيل بن عياض، وإبراهيم بن أدهم، والجنيد، وإبراهيم الخواص (١)، والحارث المحاسبي (١)، والشبلي (١)، وغيرهم ممن سلف (٥) في هذا الميدان/[ق ١١].

<sup>(</sup>١) في «الاعتصام»: (ويكفي).

<sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن أحمد بن إسماعيل أبو إسحاق الخواص صوفي شهير، مات بالري سنة (٢) هو إبراهيم بن أحمد بن إسماعيل أبو إسحاق (٢٢٠)، و «تاريخ بغداد» (٧/٦).

<sup>(</sup>٣) هو الحارث بن أسد أبو عبد الله المحاسبي الصوفي المعروف، له مؤلفات كثيرة في التصوف والرد على المعتزلة والروافض، حذر منه أحمد بن حنبل وأبو زرعة الرازي، وقد هجره أحمد بن حنبل فاختفىٰ في دار ببغداد، ومات فيها ولم يصلِّ عليه إلا أربعة نفر مات سنة (٣٤٣هـ). «طبقات الصوفية» للسلمي (ص٥٨).

<sup>(</sup>٤) اسمه دلف بن جحدر، وقيل: جعفر بن يونس، وقيل: جعفر بن دلف، صوفي شهير، وكان فقيهًا عارفًا بمذهب مالك، وكتب الحديث عن طائفة، مات سنة (٣٣٤هـ)، انظر: «طبقات الصوفية» للسلمي (ص ٢٥٧)، و«السير» (١٥/ ٣٦٧).

<sup>(</sup>٥) في «الاعتصام» (سابق).

وخالفوا شيوخ الطريقة التي انتسبوا إليها، ولا توفيق إلا بالله»(١).

ثم قال في الفرق بين المدارس والأربطة كلامًا حسنًا ختمه بقوله: «بخلاف الربط، فإنها خصت تشبيهًا بالصُّفَّة بها للتعبد، فصارت تعبدية بالقصد والعرف، حتى أن ساكنيها مباينون لغيرهم في النحلة والمذهب والزي والاعتقاد». انتهى ما أردنا نقله منه (٢).

فإذا أفتى علماء الإسلام من السلف والخلف كعمر وابن مسعود ويستها، ومالك، وأشهب، وابن نافع، والحارث بن مسكين، ويحيى بن عمر، وأهل القيروان، وأبي عمران الفاسي، واللخمي، وابن رشد، وعياض، وابن عرفة، وأبي محمد بن حزم، والشاطبي، وابن القيم، وابن الجوزي، وابن عقيل الحنبلي، وأبي الخطاب الكلوذاني، والعلامة الرهوني، ومختصره، وغير من ذكرنا ممن تركنا ذكرهم، دفعًا للتطويل أو لم نقف على ما قالوا، ككثير من علماء المذاهب وبالخاصة الحنابلة والمالكية، فبأي حديث يؤمن المنصف؟! وبأي فتوى يقنع المتعسف؟!

فإن قيل: إن هؤلاء المفتين فتواهم في خصوص مسجد الضرار، ولم يتعرضوا للزوايا.

قلنا: هذا مردود من وجوه:

الأول: ما سلف من أن لفظ المساجد يعم الزوايا لغة وشرعًا.

الثاني: هبه لم يعمها، فقد صرحوا كما تقدم عن الشاطبي، وابن الجوزي، وابن حزم، وابن القيم، بما يفيد دخولها في ذلك الحكم.

<sup>(</sup>۱) «الاعتصام» (۱/ ٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) «الاعتصام» (١/ ٣٤٧-٣٤٧).

الثالث: سلمنا عدم الدخول، ولكنها أحرى بالحكم لوجود العلة فيها لو كانت وحدها، ولكن الأمر أشد من ذلك، فالمسجد الضار إنما حرم ووجب هدمه لتفريقه صفوف المسلمين في خصوص الصلاة غالبًا.

وهذه الزوايا يطلق عليها اسم الربط كما تقدم، فرقت هذا الفرق، وزادت تفريقهم في الدين والنحلة والزي، وكل ما في المسجد/[ق٢١] الضار في المسجد المضرور، من كتاب الله، وسنة رسول الله على الله والاجتماع على كلمة لا إله إلا الله.

وفي الزوايا زيادات ليست في المساجد:

منها: أنها تفضل المساجد.

ومنها: أن الصلاة مقبولة فيها قطعًا.

ومنها: أنها محل الأسرار المختصة بأربابها.

ومنها: أنها محل الفتوحات الربانية.

ومنها: أن كتب الشيخ وآراءه فيها أعظم وأرفع من كل كتاب وكل رأي.

ومنها: أن ذكر أهلها غالبًا مصدره من الشيخ وحيًا أوحي له به.

ومنها: أن ذلك الورد غالبًا فيه وصف الله بالاتحاد أو الحلول.

ومنها: أن جملة من أذكار هؤلاء تعدل ستة آلاف ختمة من القرآن، وأن الجملة الواحدة منها براءة من النار.

ومنها: أن الشيخ يعظم فيها كتعظيم الله أو أزيد.

ومنها: أن المنتمين إليها تتساقط عنهم الذنوب وإن فعلوا ما فعلوا.

ومنها: أن أهلها قد ضمنت لهم السعادة والرزق وإن تكاسلوا.

ومنها: أن لهم الشفاعة فيما شاءوا كما شاءوا.

ومنها: أن الله ورسوله خصهم بأحكام وأنباء وتعظيمات ما نالها أوائل الأمة ولا أواخرها.

ومنها: أن أصحابها نبذوا كتاب الله وكتب العلم النافع وراء ظهورهم وزعموا أنها قاطعة الوصول إلى الله.

ومنها: أن أهلها يبغضون العلم وأهله.

ومنها: أن رقصهم بها يكفر ذنب ثمانين سنة.

ومنها: أنهم كما فرقوا جماعة المسلمين وأضروا بالمساجد، تفرقوا أوزاعًا وبالغوا، حتى كفر بعضهم بعضًا وأباح دمه، إلى غير ذلك مما يبرهن عن ضلالهم وغوايتهم، وإضرارهم بالإسلام وأهله، من غير أن يصدهم عن ذلك صاد، أو يردهم عنه راد، فكيف لا تكون لهذه الوجوه الموجودة وغيرها مما لم يذكر أولى وأحرى بذلك الحكم، بل سكتوا أو حكموا بضده، أو عمروها وتقربوا بها إلى الله تعالى.

قلنا: لا يمكن عادة أن يتفق الخلف على الحق لا جهال ولا علماء، ولو كان الاتفاق لازمًا لوصف العلم لما اختلفت الملل، واختلافهم إنما هو باختلاف علمائهم، وهذه الأمة اختلفت باختلافهم في الصدر الأول إلى ثلاث وسبعين فرقة، وزادت بعد ذلك.

فالعالم لا يحيط بالعلم، فربما جَهِل ما سكت عنه، وعمل به ظنَّا منه أنه الصواب مع أنه في خطأ، وربما عادى الحق/[ق١٣] تعصبًا، أو لحاجة من فقر أو جاه أو قهر، والمعصوم من عصمه الله.

وإذا ثبت بما قررناه أنها مساجد الضرار وأنه يجب هدمها أو تعطيلها، ثبت النهي عن الصلاة فيها بقوله سبحانه: ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدًا لَمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقُوكَ مِنْ أَوَّلِيَوْمٍ أَحَقُ أَن تَقُومَ فِيهِ ﴾ [التوبة: ١٨٠].

وقد تقدم ما قاله أبو محمد بن حزم ببطلان الصلاة فيها إلا عند الاضطرار، بحيث لم يجد مكانًا يصلي فيه غيرها، ولاسيما إن كانت زاوية أو مقبرة؛ لاجتماع النهيين: النهي عن الصلاة فيها لما ذكر، ولكونها مقبرة، وهو واضح على أصول من يرئ أن النهي للفساد حتى يوجد الصارف، وعلى أصول من يرئ الصحة مع الحرمة، تحرم الصلاة هناك وإن صحت، والراجح الأول.

وأما من قال بجواز الصلاة في المقابر إذا كانت طاهرة، بناء علىٰ أن علة النهى النجاسة كالمالكية(١) فيعارض بوجوه:

الأول: ما يقال: إن التعليل بهذا لا دليل عليه، فهو ظن ضعيف ينبغي ألا تقيد أحكام الشريعة بمثله، إذ لو أراد تلك التعاليم لصرح بها.

الثاني: لو كان النهي للنجاسة لما كانت فائدة لتخصيصه بالمقبرة.

الثالث: أن النهي عن الصلاة في المقبرة من الشارع مقرون بما تتحقق طهارته، كمعاطن الإبل المأمونة من النجاسة.

الرابع: لو كانت العلة ما ذكر، لما نُهِي عن الصلاة في المقبرة، لأن غالب المقابر طاهر، والحكم للغالب.

الخامس: لو كانت العلة ما ذكر، لما صح النهي عن الصلاة إلى القبر أو عليه، لأن النهي عن ذلك لا يتقيد بالنجاسة، والمسجد والمقبرة لا يجتمعان حتى المناهي عن ذلك المناه النجاسة عليه، لأن النهي عن ذلك المناه النجاسة المناه الم

<sup>(1)</sup> انظر: «حاشية الدسوقي علىٰ الشرح الكبير» (1/ ١٨٨).

عند من قال بجواز الصلاة في المقابر إذا أمنت من النجاسة، بقوله بحرمة الدفن في المساجد.

فإن قيل: ولِمَ قيل بصحة الصلاة في الكنيسة مع الكراهة، ولم يُقَل بصحتها في الزوايا المذكورة وما معها؟

قيل: إن هذا السؤال لا يرد على من أبطلها في الزواوي، لأنه يقول ببطلانها في الكنيسة كذلك إذا اتصفت بصفة مسجد الضرار، وكذا في حالة الاستهزاء بآيات الله والكفر بها عند جماعة من أهل العلم، وإلا فلا، لأنها من مطلق الأرض التي جعلت مسجدًا وطهورًا، ولم يرد نص في تخصيصها عن مطلق الأرض، كما لا يرد على من قال بجواز الصلاة في الزوايا/[ق٤١] والمقابر كما هو ظاهر، وحديث: «لعن الله اليهود والنصارئ اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(١).

و «لا تصلوا إلى قبر ولا على قبر »(٢)، دليل النهي عن الصلاة في القبور وإليها وعليها، وهو محمول عند المحققين على التحريم وبطلان الصلاة.

\* \* \*

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٣٣).

<sup>(</sup>۲) ضعيف: رواه الطبراني في «المعجم الكبير» (۱۱/ ۳۷٦) (ح ۱۲ ، ۲۰)، وفيه عبد الله بن كيسان المروزي ضعفه البخاري وأبو حاتم و العقيلي، انظر: «التاريخ الكبير» (٥/ ١٧٨)، و«الجرح والتعديل» (٥/ ١٤٣)، و«ضعفاء العقيلي» (٢/ ٢٩٠)، ورواه مسلم من حديث أبي مرثد الغنوي في بلفظ: «لا تصلوا إلى القبور ولا تجلسوا عليها» (ح ٩٧٢).

وأما بناء المساجد والقباب على القبور فمحرم، ومن مساجد الضرار أيضًا كتابًا وسنة وإجماعًا وقياسًا وفتوى وعملًا من الصحابة وغيرهم:

أما الكتاب:

فما تقدم من الآيات الدالة على أن كل مسجد وغيره، أضر بالمسلمين ومساجدهم، وفرق بينهم، فهو مسجد ضرار، والقباب أعظم ضار ومفرق كما يتضح بعد، ومن ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَرْكُنُوا إِلَى اللَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ ٱلنَّارُ ﴾ [هود:١١٣].

والركون: الميل إليهم، ومن أشده الاقتداء بهم، كالبناء على القبور، وقد نص الرسول على أنهم البانون لها على قبور أنبيائهم وصلحائهم، وقد لعنوا ببنائهم ذلك.

وأما السنة:

فقد أخبر رسول الله على عنهم أنهم ملعونون، ودعا عليهم بذلك، فتارة قال: «اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(۱)، وتارة نهى عن ذلك، وتارة جعله من فعل اليهود والنصارى، وتارة قال: «لا تتخذوا قبري وثناً»(۱)، وتارة قال: «لا تتخذوا قبري وثناً»(۱) وتارة قال: «لا تتخذوا قبري عيدًا»(۱) وتارة جعلهم من شرار الخلق، وهذا كافٍ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام مالك في «الموطأ» (١/ ٢٤٣) (ح ٤٧٥)، باب: جامع الصلاة، وعبد الرزاق في «المصنف» (١/ ٤٠٦) (ح ١٥٨٧)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٣/ ٣٠) (ح ١١٨١٩) وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ الإمام مالك في «الموطأ» (١/ ٢٤٣) (ح ٤٧٥)، باب: جامع الصلاة، وعبد الرزاق في المصنف (١/ ٤٠٦) (ح ١٥٨٧)، وابن أبي شيبة في «المصنف» (٢/ ١٥٠) برقم (٤٤٤) وغيرهم.

<sup>(</sup>٣) صحيح: أخرجه الإمام أحمد في «المسند» (ح ٨٨٠٤)، ط. الرسالة، وأبو داود في

في حرمة ذلك.

## وأما الإجماع:

فلا يتردد مؤمن يعلم هذا في تحريم ذلك، ولا يعتبر من الخلاف إلا ما كان له وجه واضح، وما خالف فيما نقل العلماء إلا الإمام يحيى الزيدي<sup>(۱)</sup> حيث قال: «يجوز بناء القباب والمساجد على قبور أهل الفضل، لاستعمال المسلمين ذلك ولم ينكروه»<sup>(۲)</sup>، وهو وأتباعه مسئولون عن المسلمين، المستعملين من هم والحالة هذه؟

إن علماء المسلمين لا زالوا في كل عصر يروون أحاديث رسول الله على في العن من فعل ذلك، ويقرءون شريعة رسول الله على في تحريم ذلك في مدارسهم، ومجالس حفاظهم، يرويها الأخير عن الأول، والصغير عن الكبير، والمتعلم عن العالم، من لدن أيام الصحابة إلى هذه الغاية، وأوردها المحدثون في كتبهم

«السنن» (ح ٢٠٤٢) من طريق عبد الله بن نافع عن ابن أبي ذئب عن سعيد المقبري عن أبي هريرة مرفوعًا، ورواه غيرهما لكن في أسانيدها مقال.

(۱) هو المؤيد بالله يحيى بن حمزة بن علي أحد أكابر أئمة الزيدية بالديار اليمنية وكتبه كثيرة جدًّا، أوصلها بعضهم إلى مائة مجلد، توفي (٧٤٩هـ). انظر: «البدر الطالع» (٢/ ٣٣١)، و «أعلام المؤلفين الزيدية» (ص١٢٤).

وهذه الفتوئ هي التي رد عليها الشوكاني برسالته «شرح الصدور بتحريم رفع القبور».

(٢) نقلها عنه المهدي في «البحر الزخار» حيث قال: (مسألة: (ي) ولا بأس بالقباب والمشاهد على الفضلاء، لاستعمال المسلمين، ولم ينكر.

انظر: «البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار»، تأليف أحمد بن يحيى المرتضى المتوفي سنة (٨٤٠هـ) (٢/ ١٣٢)، طبع دار الحكمة اليمانية صنعاء.

المشهورة من الأمهات والمسندات والمصنفات، وأوردها المفسرون في تفاسيرهم، وأهل الفقه في كتبهم الفقهية، وأهل الأخبار والسير في كتب الأخبار والسير، فكيف يقال إن المسلمين لم ينكروا على من فعل ذلك، وهم يروون أدلة النهي عنه واللعن لفاعله/[ق٥١] خلفًا عن سلف في كل عصر؟ ومع هذا فلم يزل علماء الإسلام منكرين لذلك، مبالغين في النهي عنه.

نعم، المستعملون هم الرافضة، ولا يسوغ قولهم هذا مع هذا البيان الواضح، والدليل الصريح، إلا أحد رجلين: رجل اشتدت به الغفلة في هذا الموضع حتَّى ما درى ما يقول، ورجل لا يقيم للحق وزنًا تعصبًا لنحلة أو غرض.

وعلى كل، فمن هذا شأنه لا يلتفت إلى قوله، ولا يقدح في الإجماع، بل الإجماع القادح فيه، أو كل من قال بمثل قوله، فالغالب اقتداؤه به، وقد تشابهت قلوب هؤلاء وكلمتهم، فأفتى بعض علماء المغرب لما وجه أمير الوقت (١) في حدود المائة بعد الألف(٢)، سؤالًا للعلماء عن حكم بناء قبور الصالحين (٣)

<sup>(</sup>١) هو المولىٰ إسماعيل بن علي الشريف العلوي، أحد سلاطين المغرب، المتوفىٰ سنة (١١٣٩) هجرية.

<sup>(</sup>۲) ذكر العلامة الحسن ابن المؤلف: أن في سنة (۱۳۲ هـ) بنى المولى إسماعيل قبة على المولى إدريس الأصغر، وأخرى على المولى إدريس الأكبر بزرهون، وعلى غيرهما، وذلك بفتوى أبناء الشيخ يوسف الفاسي وأمثالهم ممن يحبذ ذلك، بنى ذلك كله من أنقاض قصر البديع الذي هدمه سنة (۱۱۸هـ)، فلما هدمه، لم يجد له محلًّا، فأفتاه من أفتاه بذلك، وذنب هذا راجع للمفتين، ومن هذا الزمان انفتح الباب عن مصراعيه، وصار أهل المغرب الأقصى يتنافسون في بناء المشاهد والقبب، فألف الناس هذه البدعة. انتهى من الرحلة إلى الديار المقدسة للشيح حسن (ص ۱۰۲) مخطوط.

<sup>(</sup>٣) الخبر في: «الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصىٰ» للناصري (٧/ ٩٨).ط دار الكتاب. الدار البيضاء.

باستحباب ذلك، لما فيه من تعظيم أهل الفضل وبيان آثارهم، ومعرفة ضرائحهم حتى ينتفع بها الخلق، ولو فعل ذلك في قبور الأنبياء لما اندرست آثارهم، إلى غير ذلك مما قال من هذا النمط، وهو معارض بوجوه:

الأول: مخالفته لما جاء عن رسول الله ﷺ كما تقدم من اللعن، واشتداد الغضب وغيرهما، من أمر رسول الله ﷺ بهدمها وتسويتها.

الثاني: مخالفته لفعل رسول الله ﷺ حيث لم يهتم بذلك و لا فعله.

الثالث: مخالفته كذلك للصحابة حيث لم يفعلوا.

الرابع: مناقضة فهمه لما فهمه رسول الله الله وصرح به، من أن ذلك النهي في قبور الأنبياء والصلحاء الذي قيد به هو النهي.

الخامس: مخالفته لما عليه سلف الأمة وعلماؤها.

السادس: فتحه بفتواه باب عبادة الأوثان كما يرى موجودًا أو حاصلًا لكل ذي بصر وبصيرة.

السابع: مخالفته لما خاف رسول الله ﷺ على أمته من التشبه باليهود والنصاري وغيرهم، بفتواه التي تدل على أنه: لا خوف عليهم من ذلك.

وقد سهل لهذا المفتي فتواه بذلك أمور:

الأول: قلة العلم، لاسيما علم الحديث والأصول.

الثاني: ما شاع في زمانه من أن الرجوع إلى الأفكار وفتاوى أهل العصر، أوجب من الرجوع إلى الكتاب والسنة.

الثالث: ما شاع في علماء عصره من أن الأحاديث إنما تقرأ للتبرك، وأما الأحكام فكلها تقليدية.

الرابع: عموم/[ق١٦] البدع، ورجوع الجمهور إلى فعل السواد الأعظم من العامة. الخامس: المسارعة في التقرب إلى أولي الأمر، حيث يعجبهم ما أفتى به. السادس: ما شاع في أزمنته من أن الخلاف إذا وقع فالقول لأهل الباطن، وأهل الباطن يومئذ شرعوا في تشييد المباني على القبور.

السابع: فعل سلفه وأقاربه وأشياخه، فقد شيدوا بعض القباب التي لا يمكنه الإنكار عليها، خوفًا من بركة أسرارهم المزعومة.

الثامن: ما يناله من العزة والرفعة والمال والجاه من أولي الأمر والعامة بسبب قبة أسلافه.

التاسع: ما يترصده هو من أن يعظم ويحترم ببناء قبة عليه، تهوي إليها أفئدة الناس، ويجتمع بسببها للأولاد مال وتعظيم.

ولو كان في هذا البناء خير، ما سبق هو وغيره إليه السلف الماضين من أهل الشرق والغرب، حتى أن بناء القباب على القبور لم يلتفت الناس إليه في غربنا ولا اكترثوا به إلا بعد الألف، حيث طم الوادي على القرئ، وماتت السنة وطغت البدعة، وشاب فيها الصغير وهرم فيها الكبير.

ومما ننبه عليه، أننا ربما كتبنا في هذا الكتاب وغيره وهو كتاب: «من أحسن ما تنظر إليه الأبصار وتصغى إليه الأسماع» (١) أن أول من بنى قبة في المغرب، الشيخ عبد الرحمن المجذوب (٢)، على بعض المعتقدين عنده من أهل

<sup>(</sup>١) قال المؤلف رَحِمُلَتْهُ في كتابه هذا: «من أحسن ما تنظر إليه الأبصار» (ص١٤٦) مخطوط: «كنا نظن أن بعض القبب هي الأولية في المغرب في نحو المائة الحادية عشرة، وكتبنا ذلك في بعض كتبنا، ولكن اطلعنا بعد على أن الأولية سابقة على ما ظننا أنه الأول، كقبة الصُّغَيَّر المتقدمة، وهذه القبة وغيرها».

<sup>(</sup>٢) هو عبد الرحمن بن عياد المجذوب (ت ٩٧٦ هـ) ودفن بمكناس.

القبور، ولكن قد رأينا لصاحب «ممتع الأسماع» (١) ما يدل على أنه قد بنيت قباب قبل ذلك (٢)، فنبهنا عليه به هنا، على بيان أن الأولية المذكورة باعتبار الكثرة والغالب.

## وأما القياس:

فإن ضرر مسجد لآخر ينقص جماعته وعمارتها إياه بما يعمر به الأول سواء بسواء من هذه الأبنية التي حالت بين السواد الأعظم من المسلمين وبين مساجدهم وبيوت ربهم، وجرتهم إلى الويلات وعبادة الأوثان فيها والسجود والركوع إلى العظام النخرة بها، وسؤال الحوائج التي لا يقدر عليها إلا الله من رممهم البالية، وتعظيمهم كتعظيم الله وأشد، والحلف بأسمائهم، والتقرب إليهم بالأموال والذبائح والنحائر، وعقر الحيوان، وتسييبها لهم، واعتقاد أن الله رهن إشارتهم وطوع أيديهم وأوامرهم، وأن اللاجئ إليهم لا يخشى من رب ولا مربوب، وإن فعل ما فعل.

وأن وقف المال لتعمير تلك الأبنية، وتموين السدنة والأقارب والأعقاب، قربة أعظم من القرب الشرعية، ولذلك قدمت عليها عندهم، وأن أهلها يستحقون على الله وعلى الخلق كل شيء، ولا يستحق الله ولا الخلق منهم شيئًا، وأنهم أفضل/[ق١٧] من كل مخلوق، ورازق كل مرزوق، وأرباب كل مرقوق، لا يُسألون

<sup>(</sup>۱) هو كتاب «ممتع الأسماع في الجزولي والتباع وما لهما من الأتباع» لمحمد المهدي الفاسي (ت ۱۱۰۹ هـ)، ترجمته في «سلوة الأنفاس» للكتاني (۲/ ۲ ۳۱).

<sup>(</sup>٢) كالقبة التي بنيت على قبر أبي عبد الله محمد الصُّغَيَّر (ت ٩١٨ هـ)، وقبة القاضي عياض، وقبة عبد الله بن محمد العجال (ت ٩٣٥ هـ). انظر: «ممتع الأسماع في الجزولي والتباع وما لهما من الأتباع» (ص ٣٥، ٤٨، ٤٩). ط الأولى ١٩٨٩م.

عما يفعلون وغيرهم مسئول، ولا يجوز ردهم عما أرادوا، ولا يستفهمون عن علة ولا معلول.

محلات بنيت للكفر بالله، والمعصية والشرك في وحدانيته وربوبيته، ولظهور الدياثة، وأعمال القيادة، وهتك الأستار والأعراض، وإباحة الأبضاع، والتعرض للصُوصِ الأموال والأديان والقُطَّاع، وشدِّ الرِّحال، واجتماع النساء بالرجال، وتيسير الفجور تيسيرًا لا يتفق في بيوت الخانات (۱) والبراديل، ومعاقدة الأخدان، ومغازلة النسوان والمردان، وسوق الهدايا إلىٰ غير مكة، والطواف بتلك البيوت واستلامها كبيت الله الحرام، وإيقاد السرج فيها، واتخاذ المواسم والأعياد بها، إلىٰ غير ذلك مما لا يخفیٰ علیٰ من شاهد ذلك، أو ألقیٰ سمعه للمخبر به، وسيذكر بعض هذه المفاسد أمام -إن شاء الله-.

فكيف لا يكون هذا القياس أحرويًّا عند كل قائس، كان مبتدئًا في العلم أو رئيسًا.

وأما فتوى علماء السلف والخلف، فلا يخالج وهم عالم شك في حرمة هذا البناء، بعد ما دلت عليه الدلائل المتقدمة، وقد صرحوا بذلك في كتبهم وفتاويهم، والمخالف لهم تمسك بما هو أوهى من بيت العنكبوت، ومن قال منهم بالكراهة، فمحمول عند أهل العلم قوله على كراهية التحريم، تحسينًا للظن بهم، وإلا فكيف يكره فقط ما لعن رسول الله على فاعله، وأخبر بأنه شر الخلق، وأن غضب الله يشتد على فاعله.

وقد قال المالكية في مشهور مذهبهم، كما ذكر ذلك الدردير في «شرح

<sup>(</sup>١) الخانات: هي الفنادق والحوانيت التي يعصىٰ فيها الله تعالىٰ، كما تقدم.

مختصر خليل»: «إن البناء على القبور في الأرض المحبسة للدفن والمرصدة له، والأولى مصرح فيها بالتحبيس والآخرة إنما فيها التخلية بينها وبين الدافنين والأرض المملوكة للغير بغير إذنه، وإذا كان البناء في غير هذه الثلاثة أو فيها، وكان مأوى للفساق حرام في هذه الأراضي الأربعة، وتفهم الحرمة بالأولى فيما إذا كان مأوى للشرك، وقالوا في الأرض المملوكة/ [ق $\Lambda$ 1] لصاحب البناء، أو بإذن المالك في غيرها، أو بأرض موات (إن بوهي)(۱) بالبناء (حرم)(۲) كذلك وإن لم يباه به فمكروه فقط»(۱).

وهو نص خليل حيث قال: «وبناء عليه» (أ) عاطف على المكروهات إلى قوله—: «وإن بوهي به حرم» (أه) وهم معارضون في الحكم بالكراهة في هذه الأراضي الثلاثة بقيده المذكور بما تقدم، من أن المكروه لا يستحق صاحبه اللعن، ولا اشتداد الغضب من الله، ولا كونه من شرار الخلق، ولا يدفع عنهم الاعتراض بأن مقصودهم بالمكروه الحرام، إذ ينافيه قولهم: «وإن بوهي به حرم» في معرض التفصيل، فالحق أن البناء في تلك الأراضي الخمس محرم، مع قصد المباهاة وعدم قصدها.

وأما حكم الصلاة فيها فقد تقدم الخلاف في ذلك، وأن الصحيح الراجح الموعد عدم الجواز والبطلان، لنهي رسول الله عن الصلاة في المقابر وإلى القبر

<sup>(</sup>١) «مختصر خليل» (ص ٦٧) مكروهات الجنائز.

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) «الشرح الكبير على المختصر للدردير» (١/ ٦٧٣) بالمعنى.

<sup>(</sup>٤) «مختصر خليل» (ص ٦٧) مكروهات الجنائز.

<sup>(</sup>٥) المصدر نفسه.

وعليه، ومن لعن المتخذين عليها المساجد، لأن اتخاذ المساجد على القبر يصدق بالسجود عليها وبالبناء حولها وعليها، ولا يجتمع مسجد ومقبرة، والمجيز متمسك بعلة تقدم توهينها.

وهذا في غير صلاة الجنازة، لأن رسول الله ﷺ صلىٰ علىٰ القبر صلاة الجنازة، وفي غير الضرورة وخوف خروج الوقت (١).

ولأنها مساجد الضرار، وقد نهي عن الصلاة فيها.

ومن زعم أن اتخاذ المسجد على القبر معناه أن يسجد عليه، يرد قوله عموم الدليل له ولغيره، وقصوره في البناء عليه وحوله، وكون ما عند اليهود والنصارى غالبه في البيوت والقباب، وفهم السلف والخلف ذلك بأنه البناء على القبور، وقد كفى عن حمل المسجد على ما ذكره التصريح في الحديث بقوله: «لا تصلوا على قبر»(٢).

وكذا يرد بما ذكر قول من قال: إن المراد بالبناء، البناء على سطح القبر كالمنار، كما يفعله بعض النصارئ، ولأن الأبنية والمساجد التي يحصل بها التعظيم للقبور، وتجلب بها الجهال وعبادها هي القباب ونحوها، لا مجرد المسجد أو البناء على سطح القبر، وهي الطامة التي فعلت بالسواد الأعظم ما فعلت، فكيف يكترث الشارع بالنص عليها وتحذير أمته منها وهي الضربة القاضية،

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه البخاري (ح ٤٤٦)، ومسلم (ح ٩٥٦) من حديث أبي هريرة -واللفظ للبخاري-: «أن رجلًا أسود، أو امرأة سوداء كان يقم المسجد، فمات، فسأل النبي على عنه فقالوا: مات قال: أفلا كنتم آذنتموني به؟! دلوني على قبره -أو قال: قبرها-، فأتى قبرها فصلى عليها».

<sup>(</sup>٢) الحديث ضعيف: وقد سبق تخريجه (ص٥٢).

وبقوله: «لتتبعن سنن الذين من قبلكم» (۱)، و «من تشبه بقوم فهو منهم» (۲)، وبقوله الراوي كعائشة في حديث لعن الرسول الله المتخذين المساجد على القبور عند موته «يحذر ما صنعوا ولولا ذلك لأبرز قبره» (۳).

وبأن كل قبيح في غير الأمة يعظم قبحه فيها، يرد قول من/[ق ١٩] قال: إن اللعن وما معه خاص باليهود والنصارئ، وهو قول مخالف للإجماع، كما تقدم التنبيه عليه.

وأما هدمها أو تحريقها أو تعطيلها، فقد قال العلماء: «لا يجتمع القبر والمسجد»، فإما أن ينبش القبر ويخرج الميت من المسجد، وإما أن يهدم المسجد، أو يعطل من الصلاة فيه، لئلا يصلىٰ علىٰ القبر أو إليه، وهذا ما لم يبن المسجد تعظيمًا للقبر وعبادة له، أو يئول إلىٰ ذلك، وإلا فلابد من هدمه، وقد دلت علىٰ هدمه السنة، وذلك أن رسول الله على أمر بتسوية كل قبر مشرف، وطمس كل تمثال، وتبعه أصحابه علىٰ ذلك، بدليل ما روي أن عليًّا فيه قال لأبي التياح الأسدي: «ألا أبعثك علىٰ ما بعثني إليه رسول الله على ألا تدع قبرًا مشرفًا إلا سويته، ولا تمثالًا إلا طمسته» (٤).

ولا يقال هذا في القبر المشرف، فأين الدلالة على القباب؟ لأنا نقول هي أحروية، وأدعى للشرك من إشراف قبر وبروزه.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (ح ٣٢٦٩) و(٦٨٨٩)، ومسلم (ح ٢٦٦٩).

<sup>(</sup>٢) صحيح: رواه الإمام أحمد (ح ٥١١٥) و (ح ٥١١٥)، ط. الرسالة، وأبو داود (ح ٤٠٣١)، وعبد بن حميد في «المسند» (المنتخب منه) (ح ٨٤٨) وغيرهم من حديث ابن عمر هيئنسا.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (ح ١٣٢٤)، ومسلم (ح ٥٢٩).

<sup>(3)</sup> رواه مسلم (ح 979).

وكذلك هدم رسول الله على بيوت الشرك كاللات والعزى وغيرهما، ولأنها من معصية الله، ووسيلة إليها وإلى الإشراك بالله، وتشبه بالمشركين والكافرين، فهي منكر، والمنكر واجب التغيير، والتغيير المزيل له هو الهدم ومحوه، ودل عليه القياس الأحروي على مساجد الضرار، وقد تقدم وجهه وفتاوى الأمة، أفتى بهدمها غير واحد من السلف والخلف منهم، والذين تقدم ذكرهم، لدخولها في مساجد الضرار.

ومنهم من لم يذكر من الحنابلة وغيرهم، كابن تيمية (١)، وابن القيم (١)، وابن القيم وابن الحاج في المدخل ما نصه: «وقد قال لي من أثق به وأسكن إلى قوله: أن الملك الظاهر قد عزم على هدم كل ما في القرافة من البناء كيفما كان، فوافقه الوزير في ذلك، وفنده واحتال عليه بأن قال له: إن فيها مواضع لأمراء، وأخاف أن تقع فتنة بسبب ذلك، وأشار عليه بأن يعمل فتاوى في ذلك، فيستفتي فيها الفقهاء، هل يجوز هدمها أم لا؟ فإن قالوا بالجواز، فعل الملك ذلك مستندًا إلى فتاويهم، فلا يقع تشويش على أحد، فاستحسن الملك ذلك، وأمره أن يفعل ما أشار به.

قال: فأخذ/[ق ٢] الفتاوئ وأعطاها لي، وأمرني أن أمشي بها إلى من وجد في الوقت من العلماء، فمشيت بها إليهم مثل: الظهير التزمنتي، وابن الجميزي، ونظائرهما في الوقت، فالكل كتبوا خطوطهم، واتفقوا على لسان واحد، أنه يجب على ولي الأمر أن يهدم ذلك كله، وأنه يجب عليه أن يكلف أصحابها رمي ترابها في الكيمان، ولم يختلف في ذلك أحد منهم.

<sup>(</sup>۱) ينظر: «مجموع الفتاوي» (۲۷/ ۱٤٠).

<sup>(</sup>٢) ينظر: «إغاثة اللهفان» (١/٠١١).

قال: فأعطيت الفتاوي للوزير، فما أعرف ما صنع فيها، وسكت على ذلك، وسافر الملك الظاهر إلى الشام في وقته ذلك، فلم يرجع ومات به.

فهذا الإجماع من هؤلاء العلماء المتأخرين، فكيف يجوز البناء فيها، فعلى هذا، فكل من فعل ذلك فقد خالفهم». انتهى (١).

ومثل هذا للسيوطي في «حسن المحاضرة» (٢)، وقد أجاد وأفاد في هذه المسألة، وبيَّن حرمتها ومفاسدها ابن الحاج في مدخله، زيادة على ما نقلناه عنه آنفًا (٣).

<sup>(</sup>١) «المدخل» لابن الحاج (١/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>۲) قال السيوطي لَخَالِتُهُ في «حسن المحاضرة» (۱/ ٤٩): «فصل: قد أفتىٰ ابن الجميزي وغيره بهدم كل بناء بسفح المقطم، وقالوا: إنه وقف من عمر علىٰ موتىٰ المسلمين. وذكر ابن الرفعة عن شيخه الظهير التزمنتي، عن ابن الجميزي، قال: جهدت مع الملك الصالح في هدم ما أحدث بالقرافة من البناء، فقال: أمر فعله والدي، لا أزيله. قال: وهذا أمر قد عمت به البلوئ وطمت، ولقد تضاعف البناء حتىٰ انتقل إلىٰ المباهاة والنزهة، وسلطت المراحيض علىٰ أموت المسلمين من الأشراف والأولياء وغيرهم. وذكر أرباب التاريخ، أن العمارة من قبة الإمام الشافعي ﷺ إلىٰ باب القرافة؛ إنما حدثت أيام

وذكر أرباب التاريخ، أن العمارة من قبة الإمام الشافعي صَلَّحَتُهُ إلى باب القرافة؛ إنما حدثت أيام الناصر بن قلاوون، وكانت فضاء، فأحدث الأمير بلبغا التركماني تربة، فتبعه الناس».

<sup>(</sup>٣) قال رَحَمُ لِللهُ: «وكره مالك أن يرص على القبر بالحجر والطين، وأن يبنى عليه بطوب أو حجارة».

وقال كذلك: «وأما تعلية البناء الكثير على نحو ما كانت الجاهلية تفعله تفخيمًا وتعظيمًا، فذلك يهدم ويزال، فإن فيه استعمال زينة الدنيا في أول منازل الآخرة، وتشبيهًا بمن كان يعظم القبور ويعبدها، وباعتبار هذه المعاني، وظاهر النهي، ينبغي أن يقال هو حرام». انظر: «المدخل» (٣/ ٢٦٣ - ٢٦٤).

قال العلامة الدردير على قول خليل: «وإن بوهي به حرم.

ومن الضلال المجمع عليه، أن كثيرًا من الأغبياء يبنون بقرافة مصر أسبلة ومدارس ومساجد، وينبشون الأموات، ويجعلون مكانها الأكنفة وهذه الخرافات، ويزعمون أنهم فعلوا الخيرات، كلا، ما فعلوا إلا المهلكات» (٢).

قال العلامة الدسوقي عليه: «قوله: ما فعلوا إلا المهلكات؛ أي: وحينئذٍ فيجب هدم ما بني بالقرافة المذكورة من المدارس والمساجد والأسبلة، والبيوت والقباب والحيشان». انتهى (٣).

وبعد أن صرح الشوكاني بوجوب هدم ما ذكر، قال ما نصه: «فلا شك ولا ريب أن السبب الأعظم الذي نشأ منه هذا الاعتقاد في الأموات، وما زينه الشيطان للناس من رفع القبور ووضع الستور عليها، وتجصيصها وتزيينها بأبلغ زينة، وتحسينها بأكمل تحسين، فإن الجاهل إذا وقعت عينه على قبر من القبور، وقد بنيت عليه قبة فدخلها، ونظر على القبور الستور الرائعة، والسروج (أ) المتلألئة، وقد سطعت (أ) حوله مجامير الطيب، فلا شك ولا ريب أنه يمتلئ قلبه تعظيمًا لذلك القبر، ويضعف (1) ذهنه عن تصور ما لهذا الميت من المنزلة، ويدخله من الروعة والمهابة ما يزرع في قلبه من العقائد الشيطانية التي هي من أعظم مكائد

<sup>(</sup>١) في المصدر السابق «محلها».

<sup>(</sup>٢) المصدر نفسه (١/ ١٧٤).

<sup>(</sup>٣) «حاشية الدسوقي على الشرح الكبير للدردير» (١/ ٦٧٤).

<sup>(</sup>٤) في «الفتح الرباني من فتاوي الإمام الشوكاني»: «السُّرُج».

<sup>(</sup>٥) في المصدر السابق: «صدعت»، ولعل ما في نسخة الإمام النتيفي هو الصواب.

<sup>(</sup>٦) في المصدر السابق: «ويضيق».

الشيطان للمسلمين، وأشد وسائله إلى إضلال العباد، ما يزلزله عن الإسلام قليلًا قليلًا، حتى يطلب من صاحب ذلك القبر ما لا يقدر عليه إلا الله سبحانه، فيصير في عداد المشركين.

وقد يحصل له هذا الشرك بأول رؤية لذلك القبر، الذي/[ق ٢] صار على تلك الصفة، وعند أول زورة له، إذ لابد أن يخطر بباله أن هذه العناية البالغة من الأحياء بمثل هذا الميت لا تكون إلا لفائدة يرجونها منه، إما دنيوية أو أخروية، فيستصغر نفسه بالنسبة إلى من يراه [من أشباه العلماء](١) وزائرًا لذلك القبر، وعاكفًا عليه، ومتمسحًا بأركانه.

وقد يجعل الشيطان طائفة من إخوانه من بني آدم يقفون على ذلك القبر، يخادعون من يأتي إليهم (۲) من الزائرين، يهولون عليهم الأمر، ويصنعون أمورًا من أنفسهم، وينسبونها إلى الميت على وجه لا يفطن له من كان من المغفلين، وقد يصنعون (۲) أكاذيب مشتملة على أشياء يسمونها كرامات لذلك الميت، ويبثونها في الناس، ويكررون ذكرها في مجالسهم، وعند اجتماعهم بالناس، فتشيع وتستفيض ويتلقاها من يحسن الظن بالأموات، ويقبل عقله [كل] (۱) ما يروئ عنه من الأكاذيب، فيرويها كما سمعها ويتحدث بها في مجالسه، فيقع النجهال في بلية عظيمة من الاعتقاد [الشركي] (۵)، وينذرون على ذلك الميت

<sup>(</sup>١) ساقطة من «الفتح الرباني».

<sup>(</sup>٢) في المصدر السابق: «إليها».

<sup>(</sup>٣) في المصدر السابق: «يضعون».

<sup>(</sup>٤) ساقطة من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من المصدر السابق.

بكرائم أموالهم، ويحبسون على قبره من أملاكهم ما هو أحبها إلى قلوبهم، لاعتقادهم أنهم ينالون بجاه ذلك الميت خيرًا عظيمًا، وأجرًا كبيرا(١).

ويعتقدون أن ذلك قربة عظيمة، وطاعة نافعة، وحسنة متقبلة، فيجصل بذلك مقصود أولئك الذين جعلهم الشيطان من إخوانه من بني آدم علىٰ ذلك القبر، فإنهم إنما فعلوا تلك الأفاعيل، وهولوا علىٰ الناس بتلك التهاويل، وكذبوا تلك الأكاذيب، لينالوا جانبًا من الحطام من أموال وطعام [الأغشام](٢).

وبهذه الذريعة الملعونة والوسيلة الإبليسية، تكاثرت الأوقاف على القبور، وبلغت مبلغًا عظيمًا، حتى بلغت غلة (٣) ما يوقف على المشهورين منهم ما لو اجتمعت (٤) أوقافه لبلغ ما يقتاته أهل قرية كبيرة من قرى [المسلمين] (٥)، ولو بيعت تلك الحبائس المبطلة، لأغنى الله بها طائفة من الفقراء، وكلها من النذر في معصية الله، وقد صح عن رسول الله عليه (لا نذر في معصية الله) (٢).

وهي/[ق٢٢] من النذور (٢) التي لا يبتغى بها وجه الله، بل كلها من النذور التي يستحق بها فاعلها غضب الله وسخطه، لأنها تفضي بصاحبها إلى ما يفضي به اعتقاد الإلهية في الأموات، من تزلزل قدم الدين، إذ لا يسمح بأحب أمواله

<sup>(</sup>١) في المصدر السابق: «وأجرًا بليغًا».

<sup>(</sup>٢) في المصدر السابق «الأغتام»، ولعل ما في نسخة الإمام النتيفي هو الصواب.

<sup>(</sup>٣) في المصدر السابق: «غلات».

<sup>(</sup>٤) في المصدر السابق: «جُمعت»، وإسقاط: «أوقافه».

<sup>(</sup>٥) في المصدر السابق: «المساكين».

<sup>(</sup>٦) رواه الإمام مسلم (ح١٦٤١).

<sup>(</sup>٧) في الفتح الرباني: «وهي أيضا من النذر».

وألصقها بقلبه إلا وقد زرع الشيطان في قلبه من محبة [وتعظيم وتقديس] (١) ذلك القبر (٢) وصاحبه، والمغالاة في الاعتقاد فيه، ما لا يعود به إلى الإسلام سالمًا.

ولا شك أن غالب هؤلاء المغرورين المخدوعين لو طلب منهم طالب أن ينذر بذلك الذي نذر به لقبر ميت على ما هو طاعة من الطاعات وقربى من القربات، لم يفعل ولا كاد.

فانظر إلىٰ أين بلغ تلاعب الشيطان بهؤلاء، وكيف رمىٰ بهم [من]<sup>(٣)</sup> هوة بعيدة القعر، مظلمة الجوانب، فهذه مفسدة من مفاسد رفع القبور، وتشييدها وزخرفتها وتجصيصها.

ومن المفاسد البالغة إلى حدِّ يُرمَىٰ بصاحبه إلى وراء حائط الإسلام، ويلقيه على أم رأسه من أعلىٰ مكان [من] (١) الدين، أن كثيرًا منهم يأتي بأحسن ما يملكه من الأنعام، و[أجود ما] (٥) يحوزه من المواشي، فينحره علىٰ ذلك القبر، متقربًا به إليه، راجيًا ما يضمر حصوله له منه، فيهل به لغير الله، ويتعبد به لوثن من الأوثان، إذ إنه لا فرق بين نحر النحائر لأحجار منصوبة يسمونها أوثانًا، وبين قبر لميت يسمونه قبرًا.

ومجرد الاختلاف في التسمية لا يغني من الحق شيئًا، ولا يؤثر تحليلًا ولا تحريمًا، فإن من أطلق على الخمر غير اسمها وشربها، كان حكمه حكم من

<sup>(</sup>١) ساقطة من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٢) في النسخة: (الغير)، والصواب ما أثبته من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) في المصدر السابق: «في» .

<sup>(</sup>٤) سقطت من النسخة، ومثبتة من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٥) ساقطة من المصدر السابق.

شربها، وهو يسميها باسمها، بلا خلاف من المسلمين أجمعين، ولا شك أن النحر نوع من أنواع العبادات التي تعبد الله العباد بها، كالهدايا والفدية والضحايا، فالمتقرب بها إلى القبر، والناحر لها عنده، لم يكن له غرض بذلك إلا تعظيمه وكرامته، واستجلاب الخير له منه، واستدفاع الشر به، وهذه عبادة لا شك فيها، وكفاك من شر سماعه، ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم ﴿إِنَّالِلّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لَا لللهِ العلي العظيم ﴿إِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لِللّهِ وَإِنَّا لَهُ وَرَجِعُونَ ﴾.

وأما زيارتها، فقد كان رسول الله على عنها، ثم أمر بها على جهة/[ق٢٣] الإباحة، وقد تندب للاعتبار، ولمثل الوالدين والأقارب بقوله: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فزوروها» (٤)، وذلك للاعتبار بأهلها ومصيرهم، ولتذكر الزائر بالموت، ولتخفف من حرارة حرصه على الدنيا، وذلك في حق الرجال، وأما النساء، فقيل كذلك، إذا أمن منهن كل مفسدة، وما جاء من منعهن الخاص

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه أبو داود (ح٣٢٢٢)، قال ابن الأثير: «كانوا يعقرون الإبل علي قبور الموتي أي ينحرونها ، ويقولون: إن صاحب القبر كان يعقر للأضياف أيام حياته فنكافئه بمثل صنيعه بعد وفاته». «النهاية في غريب الحديث والأثر» (٣/ ٢٧١).

<sup>(</sup>٢) ساقطة من المصدر السابق.

<sup>(</sup>٣) انظر: «شرح الصدور بتحريم رفع القبور» للشوكاني ضمن «الفتح الرباني من فتاوئ الإمام الشوكاني» (٦/ ٢١٠٠-٣١١٠).

<sup>(</sup>٤) صحيح: رواه الإمام أحمد (ح ٢٣٠٠٥) و (ح ٢٣٠٥٢)، ط. الرسالة، والترمذي (ح ١٠٥٤)، وابن ماجه (ح١٥٧١)، وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

منسوخ، وقيل لا في حق النساء، لقوله: «لعن الله زوارات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج»(١). ولا دليل صريح في النسخ.

وهذا كله إذا لم تشد الرحال، وإلا فهي ممنوعة من النسوان والرجال، لقوله عليه: «لا تشد الرحال إلا إلى مساجد ثلاث: مسجد الحرام، ومسجد المدينة، ومسجد بيت المقدس»(٢).

وقول من قال: معناه لا تشد لمسجد، مردود من حيث تخصيصه المستثنى منه العام، بغير دليل على التخصيص صريح.

فإن قال: يدل على تخصيصه إخراج شد الرحال من عمومه لطلب العلم والرزق وصلة الرحم والجهاد والحج، وغير ذلك مما نصت الدلائل على مطلوبية أو إباحة شد الرحال إليه.

قلنا: هذه الأشياء جاءت النصوص بإخراجها من عموم، فأين النص المخرج لشد الرحال إلى القباب وبيوت الشرك والمعصية؟ وإذا لم تأتوا به فقد بقي في عموم الدليل.

على أننا نقول: لو سلمنا أن زيارة القباب وما معها مما اتصفت به، لا يشملها الدليل لما جازت، لما يقوم بها من المفاسد والمضار.

وهذا التفصيل كله إذا كانت الزيارة للاعتبار، وخالية من الموانع الشرعية، وكيف تخلو منها عند المنصفين، وإلا فإن كانت كما يشاهد من الجهال والسواد

<sup>(</sup>۱) صحیح: رواه الإمام أحمد (ح ۲۰۳۰) و (ح ۲۰۳۰) بلفظ: «لعن رسول الله ﷺ زائرات القبور». ط. الرسالة، وأبو داود (ح ۳۲۳)، والترمذي (۳۲۰ح)، والنسائي (ح ۲۰٤۳) وقال الترمذي: حديث ابن عباس حديث حسن.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (ح ١١٣٢)، ومسلم (ح١٣٩٧).

الأعظم منهم، من التبرك بها، وسؤال الحوائج منها، ونحو ذلك مما تقدم، فممنوعة بلا شك ولا ريب، شدت لها الرحال أو لم تشد.

وبهذا الاعتبار قال الفقهاء مثل ابن العربي: زيارة كل قبر غير قبر المصطفىٰ من الضلال/[ق٢٤].

وقد رأينا أن نختم هذا القول بما قال أثير الدين أبو حيان رَحِّمُ الله في تفسير ﴿حَقَّىٰ زُرِّتُمُ المَّهَابِرَ ﴾ وهو: كان رسول الله ﷺ نهىٰ عن زيارة القبور، ثم قال: «فزوروها» (۱) أمر إباحة للاتعاظ بها، لا لمعنى المباهاة والتفاخر، قال ابن عطية: كما يصنع الناس من ملازمتها، وتسنيمها بالحجارة والرخام، وتلوينها شرفًا، وبنيان النواويس عليها.

وابن عطية لم ير إلا قبور أهل الأندلس، فكيف لو رأى ما تباهى به أهل مصر في مدافنهم، بالقرافة الكبرى والقرافة الصغرى، وباب النصر وغير ذلك، وما يضيع فيها من الأموال، لتعجب من ذلك، ولرأى ما لم يخطر ببال.

وأما التباهي بالزيارة، ففي هؤلاء المنتمين إلىٰ الصوف<sup>(۲)</sup> أقوام ليس لهم شغل إلا زيارة القبور، زرت قبر سيدي فلان بكذا، وقبر فلان بكذا، والشيخ فلانًا بكذا، والشيخ فلانًا بكذا، فيذكرون أقاليم طافوها علىٰ قدم التجريد، وقد حفظوا حكايات عن أصحاب تلك القبور وأولئك المشايخ، بحيث لو كتبت لجاءت أسفارًا، وهم مع ذلك لا يعرفون فروض الوضوء ولا سننه.

وقد سخر لهم الملوك وعوام الناس في تحسين الظن بهم، وبذل أموالهم

<sup>(</sup>۱) «صحيح مسلم» (ح ۹۷۷).

<sup>(</sup>٢) يعنى: الصوفية.

لهم، وأما من شذ منهم لأن يتكلم للعامة فيأتي بعجائب، يقولون هذا فتح، هذا من العلم اللدني علم الخضر، حتى إن من ينتمي إلى العلم لما رأى رواج هذه الطائفة سلك مسلكهم، ونقل كثيرًا من حكاياتهم، ومزج ذلك بيسير من العلم، طلبًا للمال والجاه وتقبيل اليد، ونحن نسأل الله وَعَيَّلًا أن يوفقنا لطاعته». انتهى (١).

ونقول لأبي حيان: إنك تقول لابن عطية: إنما رأيت فعل أهل الأندلس، ولو رأيت فعل أهل مصر بقبورهم وتباهيهم بذلك لتعجبت، ولو رأيت أنت فعل أهل المعمور والبسيطة بعدك ثم بعدك بقرون، وأمرهم يتزايد إلى غاية لا نهاية لها، لما كاد أن ينقضي عجبك وعجب غيرك، وإلىٰ الله المشتكىٰ.

ومما ناسب ما ذكره ابن عطية عن أهل الأندلس، ما رأيناه لابن عربي الحاتمي في بعض كتبه لنفسه أو لغيره/[ق٢٥]:

أرئ أهل المقابر كانوا قبورًا بنوا تلك المقابر بالصخور أبوا إلا مباهاة وفخررًا على الفقراء حتى في القبور ليت شعري لو أبرزوهم لما علموا المعز من الحقير ولا الملابس منهم ثوب صوف ولا البدن المنعم بالحرير إذا مات هذا ثم هذا فما بال الغني على الفقير (٢)

<sup>(</sup>١) «البحر المحيط» لأبي حيان الأندلسي (٨/ ٥٠٥-٥٠) عند تفسير سورة التكاثر.

<sup>(</sup>٢) الأبيات في كتاب ابن عربي «الوصايا» (ص ٢٣١)، لكن بشيء من الاختلاف مع ما ذكره الإمام النتيفي، ولا بأس بذكرها كما وردت في الكتاب: قال ابن عربي: ورأيت مكتوبًا علىٰ قبر أم ابن المسيلي، وكان ابنها من أصدقائي، وقد علّاه وشيده، وأنفق علىٰ بنائه مالًا كثيرًا، فكتب شخص من أصحابنا أبياتًا عليه لبعضهم يخبر عن صورة الحال وهي:

كما يناسب الوقت الذي قبل ابن عطية، حيث لم يتمالئوا على بناء المقابر بالرخام والصخور.

سلام على أهل القبور الدوائس ولم يشربوا من بارد الماء شربة ألا خبروني أين قبر ذليلكم

كأنهم لم يجلسوا يومًا في المجالس ولم يأكلوا من أي رطب ويابس وقبر العزير الباذخ المتعاوس(١)

أرى أهسل القسصور إذا توفسوا أبسوا إلا مسباهاة وفخسرًا في فراها في ذراها في ذراها لعمسر أبسيهم لو أبسرزوهم أرى أهل المقابر كانوا قبورًا ولا عرفوا العبيد من الموالي ولا البدن الملبس ثوب صوف إذا مسات هسذا ثسم هسذا

/ ١٥١) مادة (عوس).

بنوا تلك المقابر بالصخور على الفقراء حتى في القبور فإن العدل منها في القعور لما علموا الغني من الفقير بنوا تلك المقابر بالصخور ولاعرفوا الإناث من الذكور ولا البدن المنعم في الحرير فما فضل الغنى على الفقير؟

قلت: والكتابة على القبر مما نُهي عنها شرعًا، كما في حديث جابر بن عبد الله الأنصاري: «نهى أن يكتب على القبر شيء». رواه ابن ماجه (ح ١٥٣٢) وسنده صحيح. واستثنى بعض العلماء كتابة اسم الميت، لا على وجه الزخرفة، بل ليعرف القبر. ينظر: «أحكام الجنائز وبدعها» للألباني (ص٢٠٦).

(١) الأبيات أوردها الإمام عبد الحق الإشبيلي في كتابه «العاقبة في ذكر الموت» (ص ٢٠٩) قال: «وجد على باب المقبرة مكتوبًا...» ثم ساق الأبيات. ومعنى المتعاوس: من العواسة وهي الشربة من اللبن وغيره، كما في «لسان العرب» (٦

وإذا أحطت بما في هذه المسألة المختصرة خبرًا، فأعر لسمعك سمعًا وإلى فكرك فكرًا، وتأمل ما تباغت به من سؤال السائلين، وأجوبة المجيبين الخائضين للجدال بحرًا، وميز من تقول له منهم: لقد جئت شيئًا إمرًا، ومن تستحسن قوله وتقبل له عذرًا، وهاهي تُجَلَّىٰ لك عرائسها بعد مقدمة تترى.

## أما المقدمة:

فاعلم أن هذا العالم الإنساني قد فتح بالتضاد في علمه وعمله من لدن آدم المكرم إلىٰ إبليس اللعين المذمم، فما من نحلة وطائفة إلا ولها كتاب وعلم تجادل به الأخرى، فللأنبياء وأتباعهم براهين من الحجج والعلم تدحض به ما للأخرى، ولأعداء الأنبياء حجج وعلم سوفسطائي تجادلهم وأتباعهم به، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَسَمَآءَ كُلَّهَا ﴾ [البقرة: ٣١].

وقال: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهُمَا إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ > الله غير ذلك.

وقال في حيز هؤلاء: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبِيِّنَاتِ فَرِحُواْ بِمَا عِندَهُم مِّنَ

وقال: ﴿إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَى عِلْمٌ بَلْ هِيَ فِتْنَةً ﴾.

وقال: ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَىٰٓ أَوْلِيَآبِهِمْ لِيُجَدِلُوكُمْ ﴾ وهذه سنة الله في خلقه إلىٰ يوم لقائه، فإذا علمتها تبين لك أنه لا يخلو قول حق من معارضته بقول باطل، وعليه ترى بما يرسم بعد من صاحب الحق ومن صاحب الباطل/[ق٢٦].

من الأسئلة والأجوبة:

أما الأسئلة:

فهي ما يقول هؤلاء القائمون بتعظيم القبور وأهلها معارضة لما أسلفناه، وبحثًا فيما قدمناه، وهو أمور:

السؤال الأول: المستعلم والمستعلما

إنكم حكمتم على القائمين بتعظيم قبور الصالحين بالشرك، ونحن مسلمون نشهد أن لا إله إلا الله، وقد قال رسول الله على: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله ...». الحديث (١).

وقد عاتب رسول الله ﷺ أسامة وغيره ممن قتل من قال لا إله إلا الله ('')، وأهل الشرك لا يقولون لا إله إلا الله، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوۤا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا الله، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَهُ إِلَّا الله، كما قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَهُمُ لَا الله إِلَّا الله إِلَّا الله الله الله الله يَسْتَكُيرُونَ ﴾ ("").

السؤال الثاني:

إنا نعتقد أن خالق الأشياء هو الله، وهو مالكها ومدبرها، ومحييها ومميتها،

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (ح ٣٨٥)، ومسلم (ح ٢٠) وفي مواضع عدة من صحيحيهما.

<sup>(</sup>٢) روى البخاري (ح ٢١١) و(ح ٢٤٧٨)، ومسلم (ح ٩٦) من طريق أبي ظبيان قال: سمعت أسامة بن زيد هيئف يقول: «بعثنا رسول الله على الحرقة، فصبحنا القوم، فهزمناهم، ولحقت أنا ورجل من الأنصار رجلًا منهم، فلما غشيناه قال: لا إله إلا الله، فكف الأنصاري عنه، فطعنته برمحي حتى قتلته، فلما قدمنا بلغ النبي على فقال: يا أسامة، أقتلته بعدما قال: لا إله إلا الله؟

قلت: كان متعوذًا، فما زال يكررها حتى تمنيت أني لم أكن أسلمت قبل ذلك اليوم». (٣) في الأصل: (وإذا قيل لهم) والصواب ما ذكرت.

ومعزها ومذلها، وربها ورازقها، إلى غير ذلك من صفات الإله المختصة به، والكافر لا يعتقد ذلك ولا يقوله، فمن أين يحكم علينا بالشرك.

السؤال الثالث:

إنكم تجعلون أولياء الله الصالحين كالأوثان والأصنام، وربما أطلقتم ذلك عليهم، وكيف يكون الصالح كالطالح، والمؤمن كالكافر؟

السؤال الرابع:

إنكم تجعلون تعظيمنا لأولياء الله وقبورهم عبادة لغير الله، ونحن إنما نعظمهم بأنواع التعظيم، ونستشفع بهم ونستغيث كذلك، لأننا مذنبون وهم أولياء الله، ذوو الوجهات عند الله، ليشفعوا لنا عند الله، حتى ينسخ بعدنا منه بالقرب إليه، وقد قال الله تعالى: ﴿ فَٱسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِى مِن شِيعَنِهِ عَلَى ٱلَّذِى مِنْ عَدُوِّهِ ﴾ [القصص: ١٥].

وقد أخبر الرسول عليه بأن الخلائق يوم القيامة يستشفعون بالأنبياء (١).

فيأتونني فأقول: أنا لها، فأستأذن على ربي، فيؤذن لي، ويلهمني محامد أحمده بها لا تحضرني الآن، فأحمده بتلك المحامد وأخر له ساجدًا، فيقال: يا محمد ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط، واشفع تشفع، فأقول: يا رب، أمتي أمتي، فيقال: انطلق،

<sup>(</sup>۱) روى البخاري (ح ۷۰۷۲)، ومسلم (ح ۱۹۳) واللفظ للبخاري، عن أنس بن مالك عليه قال: حدثنا محمد عليه قال: «إذا كان يوم القيامة ماج الناس بعضهم في بعض، فيأتون آدم فيقولون: اشفع لنا إلى ربك، فيقول: لست لها، ولكن عليكم بإبراهيم، فإنه خليل الرحمن.

فيأتون إبراهيم فيقول: لست لها، ولكن عليكم بموسى، فإنه كليم الله. فيأتون موسى فيقول: لست لها، ولكن عليكم بعيسى، فإنه روح الله وكلمته. فيأتون عيسى فيقول: لست لها، ولكن عليكم بمحمد عليه.

السؤال الخامس:

كيف تحكمون علينا بالشرك ونحن بعد الإيمان بالله ورسوله، نصلي ونصوم ونزكي ونحج، ونتعرض للخيرات الإسلامية.

وأما الأجوبة:

فجواب الأول:

ما يقال: لا يلزم من شهادة أن لا إله إلا الله أن يكون قائلها مسلمًا، وإلا كان

فأخرج منها من كان في قلبه مثقال شعيرة من إيمان، فأنطلق فأفعل، ثم أعود فأحمده بتلك المحامد، ثم أخر له ساجدًا، فيقال: يا محمد، ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط، واشفع تشفع، فأقول: يا رب أمتي أمتي، فيقال: انطلق، فأخرج منها من كان في قلبه مثقال ذرة أو خردلة من إيمان، فأنطلق فأفعل، ثم أعود فأحمده بتلك المحامد، ثم أخر له ساجدًا، فيقال: يا محمد، ارفع رأسك، وقل يسمع لك، وسل تعط، واشفع تشفع، فأقول: يا رب أمتي أمتي، فيقول: انطلق، فأخرج من كان في قلبه أدنى أدنى أدنى مثقال حبة خردل من إيمان، فأخرجه من النار، فأنطلق فأفعل.

فلما خرجنا من عند أنس، قلت لبعض أصحابنا: لو مررنا بالحسن، وهو متوار في منزل أبي خليفة فحدثناه بما حدثنا أنس بن مالك، فأتيناه فسلمنا عليه، فأذن لنا، فقلنا له: يا أبا سعيد، جئناك من عند أخيك أنس بن مالك، فلم نر مثل ما حدثنا في الشفاعة، فقال: هيه، فحدثناه بالحديث فانتهى إلى هذا الموضع، فقال: هيه، فقلنا: لم يزد لنا على هذا، فقال: لقد حدثني وهو جميع منذ عشرين سنة، فلا أدري أنسي أم كره أن تتكلوا، قلنا: يا أبا سعيد فحدثنا، فضحك وقال: خلق الإنسان عجولًا، ما ذكرته إلا وأنا أريد أن أحدثكم، حدثني كما حدثكم به وقال: ثم أعود الرابعة، فأحمده بتلك المحامد، ثم أخر له ساجدًا، فيقال: يا محمد ارفع رأسك، وقل يسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع، فأقول: يا رب، ائذن لي فيمن قال: لا إله إلا الله، فيقول: وعزتي وجلالي وكبريائي وعظمتي، لأخر جن منها من قال: لا إله إلا الله، فيقول:

اليهود مسلمين، وكان المنافقون مسلمين، وكان المرتدون مسلمين كذلك بردة لا يجحدون بها معنى الشهادة، كما أن اعتقاد معناها لا يلزم منه الإسلام كذلك، وإلا لكان إبليس وفرعون ومن شاكله من الكفار الآتي ذكرهم [ق٧٧] مسلمين.

وقولكم: إن الكفار لا يقولون لا إله إلا الله كما في آية: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَمُهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا الله كما في آية: ﴿ إِنَّهُمْ كَانُوٓا إِذَا قِيلَ لَمُهُمْ لَا إِلَهَ إِلَّا ٱللَّهُ يَسۡتَكُمِرُونَ ﴾ (١).

فيقال عليه: معنىٰ لا إله إلا الله الذي يستكبرون عنه هو: لا معبود بحق إلا الله، لا بمعنىٰ أنه الخالق المدبر، إلىٰ غير ذلك من صفاته الدالة علىٰ توحيد الربوبية، فهذا لا ينكرونه، كما سيخبر القرآن عنهم بذلك.

ف (لا إله إلا الله) معنيان:

أحدهما: اتفق جل الخلق على الإقرار به، وهو تفرد الله تعالى بالخلق والتدبير، وما معهما.

والآخر: إنما أقر به وعمل بمقتضاه أقل الخلق، وهو لا معبود بحق سوى الله تعالى، وأنتم وإن أقررتم بهذا كالأول، فإنكم لا تعملون بمقتضاه، والعمل بمقتضاه شرط في الإسلام ونفي للشرك، حيث تعبدون سواه، ويأتي توضيح فعلكم وأنه عبادة لما سواه.

هو إسلام حقًا، ولكن إذا تمت شروطه وانتفت موانعه، إذ الإسلام قول واعتقاد، وترك وعمل -علىٰ تفصيل اختلافي في العمل ليس هذا محلًّا لذكره-،

<sup>(</sup>١) في الأصل (وإذا قيل لهم) والصواب ما ذكرت، الصافات الآية (٣٥).

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه (ص٧٥).

فمن لم يعتقد معنى الشهادة، أو لم يترك عبادة سوى الله، أو لم يعمل عملًا هو ركن للإسلام أو شرط، فليس بمسلم، وإن قال ألف (لا إله إلا الله).

وأما معاتبة رسول الله ﷺ لأسامة بن زيد (١)، فلكونه لم يتبين في أمر القائل (لا إله إلا الله) كما دل على ذلك كتاب الله: ﴿ إِذَا ضَرَبْتُمُ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ فَتَبَيَّنُوا ﴾ [الأنبياء: ٩٤].

و ﴿إِن جَاءَكُمُ فَاسِقُ بِنَبَإٍ فَتَبَيَّنُواً ﴾ [الحجرات:٦]. لا في: لأجل أن لا إله إلا الله كافية في الإسلام، بحيث لا يشترط فيه شيء معها، نعم هي عاصمة لدم قائلها في ذلك الوقت، ويحكم بإسلامه حتى يتبين أمره.

وجواب الثاني أن يقال: ما زعمتم من أنكم تعترفون بأن الله هو خالق الأشياء إلىٰ آخر الصفات التي ذكرتم قبل، هو بعينه اعتقاد الكفار الذين أرسلت لهم الرسل، ويدل لذلك القرآن الكريم، قال الله تعالىٰ: ﴿ وَلَيِن سَأَلْتَهُم مَّنْ خَلَقَهُم لَيُقُولُنَّ الله ﴾ [الزخرف: ٨٧].

﴿ وَلَيِن سَأَلْنَهُم مِّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ خَلَقَهُنَّ ٱلْعَنْيِرُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [الزخرف: ٩].

قال الله سبحانه لرسوله: ﴿ قُل لِمِن ٱلأَرْضُ وَمَن فِيهَاۤ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ وَمِن فِيهاۤ إِن كُنتُمْ تَعَامُونَ اللهُ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴿ قُلُ لِمَن رَّبُ ٱلسَّمَنوَتِ ٱلسَّبْعِ وَرَبُ ٱلْمَرْشِ الْمَخْرِيقِ سَيَقُولُونَ لِللهِ قُلُ أَفَلَا تَذَكُرُونَ ﴿ قُلُ مَنْ بِيوِهِ مَلَكُونَ الْمَعْ سَيَقُولُونَ لِللهِ قُلُ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونَ اللهُ سَيَقُولُونَ لِللهِ قُلُ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونَ اللهُ سَيْقُولُونَ لِللهِ قُلُ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُونَ اللهُ سَيْقُولُونَ لِللهِ قُلُ مَنْ اللهِ قُلُ مَنْ الله الله الله منون ٤٨-٩٩].

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٧٥).

﴿ أَمَّنَ يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ, ﴾ [النمل: ٦٤]، ﴿ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمَعَ وَٱلْأَبْصَدَر وَمَن يُعْرِجُ ٱلْحَيِّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُغْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَبِّرُ ٱلْأَمْنَ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلُ أَفَلَا نَنَقُونَ ﴾ [يونس: ٣١].

ومع ذلك كانوا مشركين، وجاهدهم الرسل، وأُحلت دماؤهم ونساؤهم وأولادهم وأموالهم، ولم يزل عنهم ذلك الاعتقاد هذا الشرك بسبب أنهم اعتقدوا هذا، وهو حق ومعنى من معنى لا إله إلا الله، ولكنهم كفروا بمعناه الآخر، وهو لا معبود بحق سوى الله تعالى، إذ عبدوا الأصنام لتقربهم إلى الله بزعمهم، فأي فرق بينكم وبينهم، وقد اعتقدتم ما اعتقدوا، وعبدتم ما عبدوا، لا فرق إلا قولكم نحن مؤمنون، ولو عبدنا سوى الله لا يضرنا ذلك، وهو مردود بوجهين:

الأول: ما يقتضيه القياس من أنه لا فرق بين أمرين في حكم علته، موجودة فيهما من غير مانع، لتأثيرها فيهما.

الثاني: القياس يقتضي أن المؤمن أولى وأحق باجتناب القبيح من الكفر والمعصية، بل هما أقبح منهما في غيره.

وجواب الثالث ما يقال: إن جعلنا لعبادة الصالح والطالح في الحكم سواء، هو ما دل عليه الكتاب والسنة، فلقد أرسل الله الرسل لصد الناس وردهم عن عبادة ما سواه، كان جمادًا أو حيوانًا، أو بشرًا أو ملكًا، أو جنيًّا صالحًا أو طالحًا.

فهذا نوح التَّلِيُّالُمْ نهي قومه عن عبادة آلهتهم التي قالوا فيها لما أحرجهم: ﴿ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَ تَكُرُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًا وَلَا سُواعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴾ [نوح: ٢٤].

وكفرهم بعبادتها، وهل كانت إلا قومًا صالحين، كما جاء في الصحيح عن ابن عباس وغيره، وعلى هذا كانت هداية الأنبياء، إلى أن بعث الله رسوله، فكسر الأصنام وهدم الأوثان، ودعاهم إلى عبادة الرحمن، وكفرهم بذلك، وما استثنى

من ذلك معبودًا، لا من الملائكة ولا من النجوم، ولا المسيح والحجر، ولا شجر ولا قبر، وقد أمر بجهاد أهل الكتاب بعبادتهم المسيح وعزيرًا، والأحبار والرهبان، والمجوس لعبادتهم النار، فأي فرق بين صالحيكم وبين صالحي الملائكة والأنبياء، وصالحي قوم نوح، بل صالحو هؤلاء أكبر وأعظم من صالحي معبوداتكم، ولا جواب لكم إلا قولكم: إن صالحي هذه الأمة لا حرج في عبادتهم كيفما كانوا، أو هم أعظم من أن يكفر من عبدهم/[ق ٢٩].

فيقال لكم: لا صالح أعظم من الأنبياء كعيسى الطَّلِيَّالاً، وكل قبيح فهو في الأمة ولاسيما صالحوها أقبح.

وجواب الرابع: ما يقال لكم: أخبرونا عن العبادة ما هي، فإن لم تدروها فكيف تنفون عن أنفسكم ما لا تعلمون له ماهية، وإن زعمتم المعرفة فأخبروا بما عرفتم، ولعلكم تقولون: كل ما نعمل في حق أهل القبور ليس بداخل في العبادة، فيقال لكم: هذا جهل منكم مركب، وليتكم سكتم، إذ من العبادة الدعاء وقد قال الله: ﴿أَدْعُونِي ٓ أَسۡتَجِبُ لَكُمُ ﴾ [غافر: ٢٠].

وقال: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُا بِكُرُ رَبِّ لَوْلَا دُعَآ وُكُمْ ﴾ [الفرقان:٧٧].

وفي الحديث: «يا ابن آدم، إنك ما دعوتني ورجوتني غفرت لك ما كان منك ولا أبالي»(١)، وفيه «الدعاء مخ العبادة»(٢)، وأنتم لا تزالون تجأرون بدعائهم

<sup>(</sup>۱) صحيح: رواه الترمذي (ح ٠٤٥٣)، وقال: هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه. وصححه الشيخ الألباني، انظر تخريجه في «الصحيحة» (١/ ٢٤٩ - ٢٥٠) (ح ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) ضعيف: رواه الترمذي (ح ٣٣٧١) وقال: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة» قلت: وهو سيئ الحفظ.

ما أمكنكم ليلًا ونهارًا، فيما لا يقدر عليه أحد إلا الله، وأما ما يقدر عليه الخلق فيجوز أن يدعو بعضهم بعضًا، ومن العبادة الركوع والسجود، وقد قال الله: ﴿وَأَرْكُعُواْ مَعَ ٱلرَّكِعِينَ ﴾ [البقرة: ٤٣].

وقال: ﴿أَرْكَعُواْ وَأَسْجُدُواْ ﴾ [الحج:٧٧].

وقال: ﴿لَا تَسَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِللَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُ إِن كَانَتُمْ إِنَّا اللَّهُ مَعْ بُدُونَ ﴾ [فصلت: ٣٧].

وقد نهى الله عن السجود للشمس وللقمر كما ترون، ومنافعهما للخلق أكثر من أن تحصى، وهما أطوع لله من جل بني آدم، وهأنتم هؤلاء تركعون وتسجدون لعظام نخرة، ورميم بالية.

ومن العبادة: النحر، قال الله تعالى: ﴿ فَصَلِ لِرَبِّكَ وَأَنْحَـرْ ﴾ [الكوثر: ٢]. وقال: ﴿ وَٱلْهَدْى مَعْكُوفًا أَن يَبْلُغُ مِحِلَّهُ ﴾ [الفتح: ٢٥].

وقال رسول الله ﷺ: «لعن الله من ذبح لغير الله»(١)، وهأنتم هؤلاء تنحرون وتذبحون لغير الله، وترضون من أجوركم على ذلك بلعنة رسول الله ﷺ.

ومن العبادة: الالتجاء إلى الله والاستغاثة به فيما لا يقدر عليه غيره، وأنتم تلجئون إلىٰ غيره، وتستغيثون به فيما لا قدرة له عليه.

ومن العبادة: الثناء على الله بما هو أهله والشكر له على ما هو مُصدِره، وأنتم تثنون وتشكرون غيره بما ليس له أهل، ولا هو منعم به.

ويغني عنه قوله ﷺ: «الدعاء هو العبادة». رواه أبو داود (ح ١٤٨١)، والترمذي (ح ٢٩٦٩)، والترمذي (ح ٢٩٦٩)، وابن ماجه (ح ٣٨٢٨) وسنده صحيح.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (ح ۱۹۷۸).

ومن العبادة: التعظيم بالقلوب، واعتقاد التصرف في الكون لله وحده، بحيث/[ق٣٠] استحق المُعظَّم أن يُسبح باسمه ويقسم به، وأنتم تعظمون هذا التعظيم وتعتقدون هذا التصرف لغيره، وتحلفون باسمه.

ومن العبادة: نفقة الأموال، وشد الرحال، والطواف، وبناء المساجد، والخشوع، والخضوع، واعتقاد أن الرب مطلع على ما في القلوب، وأنه علام الغيوب، وتعظيم حرم الله بألا يصاد صيده، ولا يقطع شجره، ولا يعضد شوكه إلى غير ذلك، وأنتم تنفقون أموالكم عليهم، وتشدون الرحال إليهم، وتطوفون ببيوتهم وقبابهم، كما تطوفون ببيت الله الحرام، وتبنون عليهم المساجد، وتخشعون وتخضعون بين أيديهم ويد مقبورهم، وتعتقدون أنهم يطلعون على ما في قلوبكم، ويعلمون الغيب، وتجعلون لهم بلدًا حرمًا لا يصطاد صيده، ولا يقطع شجره، ومن دخله كان آمنًا كما لبيت الله الحرام.

ومن العبادة: اتخاذهم شفعاء عند الله، والأكثر منكم جازمون بذلك، ولاسيما إن أخبر عنهم مخبر بأنهم شفعاء لمن تعلق بهم، وحملة لمن لاذ بهم بالجنة، والرزق، والولد، ودفع المصائب، وجلب المصالح، وكل ذلك من معتقدكم.

ومن العبادة طاعتهم في أوامرهم، وتحليلهم وتحريمهم، وافق ما جاء من عند الله أو خالفه.

روىٰ ابن جرير الطبري وغيره من المفسرين في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿ التَّخَادُوۤ الْحَبَارَهُمُ وَرُهُبَا اللّهِ مَلَا مِن دُونِ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٣١]. أن عدي بن حاتم جاء إلىٰ رسول الله ﷺ وفي عنقه صليب من ذهب، فقال له الرسول ﷺ: «أزح عنك هذا الصليب، قال: ووجدته يقرأ: ﴿ التَّخَادُوٓ الْحُبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ أَرُبَابًا مِن

## دُونِ ٱللَّهِ ﴾.

فقال: قلت: يا رسول الله، إنا لسنا نعبدهم، فقال: أليس يحرمون ما أحل الله فتحرمونه، ويحلون ما أحل الله فتحلونه؟

قال: قلت بلي، قال: فتلك عبادتهم»(١).

ثم رووا عن الضحاك، وحذيفة بن اليمان، وأبي البحتري، والحسن، وأبي العالية، وابن عباس أنهم قالوا: «لم يكونوا يصلون لهم، ولا يصومون، ولا يسجدون، وإنما كانوا يطيعونهم في معصية الله، فيحرمون لهم ما أحله الله، ويبيحون لهم ما حرمه الله، وتلك عبادتهم»(٢).

ورميتموه وراءكم ظهريًّا فهذه أنواع من عبادتكم التي استوفيناها.

فإن أنكرتم هذه العبادات شرعًا كابرتم، ودفعتم اليقين بالوهم، وإن أقررتم بأنها عبادة، / [ق٣٦] أقر الخصم، وارتفع النزاع.

وما زعمتم من أنكم مذنبون تتشفعون بجاه الصالحين لتمحى ذنوبكم، فيه خطأ من وجهين:

الأول: أن مقالتكم هذه هي قول الكافرين حيث قالوا: ﴿ مَا نَعَبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَاۤ إِلَى ٱللَّهِ ذُلْفَى ﴾ [الزمر: ٣]. و ﴿ هَـُ وَلَآ عِ شُفَعَـ وَنَا عَنَدُ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨].

فلقد أقروا بالذنب، وطالبوا الشفاعة، كما أقررتم وطالبتم.

ولقد تقدم أن المتقرب بهم يشملون الصالحين والطالحين، ومن لا يوصف

<sup>(</sup>۱) انظر: «تفسير الطبري» (۱۶/ ۲۰۹-۲۱۰) عند تفسير هذه الآية، والحديث رواه الترمذي (ح ۳۰۹۶)، والبيهقي في «الكبرئ» (۱۱/۱۰)، وحسنه الألباني في «غاية المرام» (ص۲۰).

<sup>(</sup>٢) انظر هذه الآثار في «تفسير الطبري» (١١/ ٢١١-٢١٣).

بصلاح ولا طلاح، كالشجر والحجر والنجوم.

الثاني: أن الذنوب لا تمحوها إلا التوبة، والعمل الصالح غالبًا، فاطلبوا الغالب، وذروا النادر، ولعلكم لستم من أهلها، أو ليس مستشفعكم من أهلها، وقد زدتم على عبادة الجاهلية لأصنامهم، إذ كانوا يقتصرون في دعاء أصنامهم على حالة الرخاء، وأما حالة الشدة فيخلصون الدعاء لله تعالى، كما قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَكُمُ الضُّرُ فِ الْبَحْرِ ضَلَ مَن تَدْعُونَ إِلَّا إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٧].

وقال ﴿ وَظُنُّوا أَن لَّا مَلْجَا مِنَ ٱللَّهِ إِلَّا إِلَيْهِ ﴾ [التوبة:١١٨].

وقال: ﴿ وَظُنُّوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوُ أَاللَّهَ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [يونس:٢٢].

وقال: ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلْإِنسَانَ ٱلضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ ۚ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَابِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ, مَرَّ كَأَن لَّمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَّسَّهُ. ﴾ [يونس:١٢].

وأما أنتم فتلجئون إليهم رخاء وشدة، وأنكم تعبدون الصالح والطالح، والكافر والفاجر والمعتوه، وهم لا يعبدون إلا الصالحين، كالملائكة وعيسى، وودًّا وسواعًا ويغوث ويعوق ونسرًا، وما ليس بمكلف كالشجر والحجر والنجوم، قال الله تعالىٰ: ﴿وَيَوْمَ يَحَشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ يَقُولُ لِلْمَلَيْكِكَةِ أَهَلَوُلاَ إِينَاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجَالَةِ الْمَاكَةِ الْمَاكَةِ أَهَلَوُلاَ إِينَاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكُمْ بَهِم مُّوَمِنُونَ ﴾ قَالُوا سُبْحَننك أنت وَلِيتُنا مِن دُونِهِم بَل كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَكَثَرُهُم بَهِم مُّوَمِنُونَ ﴾ [سبأ: ١٠٤٠].

وقال: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ فَيَقُولُ ءَأَنتُمْ أَضَلَلْتُمْ عِبَادِى هَتَؤُلاّءِ أَمْ هُمْ ضَلُوا ٱلسَّبِيلَ ﴿ قَالُوا سُبْحَنكَ مَا كَانَ يَلْبَغِى لَنَا أَن نَتَّخِذَ مِن دُونِكَ مِنْ أَوْلِيآءَ ﴾ [الفرقان: ١٧-١٨].

وقال الله: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللَّهُ يَنعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱلَّخِذُونِ أَنْ أَنْ أَنْ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱلَّخِذُونِ أَنْ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ ﴾ [العامد الله عن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَلنَكَ مَا يَكُونُ لِيّ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ ﴾ [العامد الله

وقد قلنا بهذا الأخير اعتمادًا على ما رأينا لبعض أهل العلم (١)، ثم استدركنا وقلنا/ [ق٣٦] بخلافه، وأن الجاهلية كانوا يعبدون كفار الجن والكهنة وفساقهم، بدليل ما دل على ذلك من الآيات والأخبار.

وأما استدلالكم على الاستغاثة بهم، والاستشفاع بهم، بآية الاستغاثة بموسى والاستشفاع برسول الله ﷺ يوم القيامة.

فيقال عليه: نحن لا نجادلكم في جواز الاستغاثة بمخلوق فيما يقدر عليه وإنما نعارضكم في غيره، كتوبة ميت لانقطاع عمله وقدرته، وفيما لا يقدر عليه الاالله، كما لا ننازعكم في الاستشفاع والتوسل بالخلق إلى الحق، فهذا لا نجوزه من غير تفصيل، بل نقول: إن كان بمعنى التوسل بدعائه الله تعالى أن يقضي حاجة السائل وحده، أو مع دعاء السائل في حياته، فجائز في الصورتين، وقد دلت عليه الدلائل.

<sup>(</sup>١) لعل الإمام النتيفي يقصد الإمام محمد بن عبد الوهاب كما في كتابه «كشف الشبهات» (ص ٦٥) ضمن «مجموعة التوحيد».

<sup>(</sup>٢) ضعيف: أخرجه أبو داود في «سننه» (ح ١٢٨٠) واللفظ له، والترمذي (ح ٣٥٦٢)، وابن ماجه (ح ٢٨٩٤) لكن بلفظ: «يا أخي أشركنا في شيء من دعائك ولا تنسنا» كلهم من طرق عن عاصم بن عبيد الله عن سالم بن عبد الله عن أبيه عن عمر شه قال: استأذنت النبي عليه في العمرة فأذن لي وقال: ... فذكر الحديث.

وفيه عاصم بن عبيد الله بن عاصم، وهو ضعيف كما في «التقريب» برقم (٣٠٨٢).

وأمر عُمرَ إذا لقي أويسًا القرني أن يستغفر له (١)، وأثنىٰ الله علىٰ قوم استغفروا لإخوانهم السابقين بقوله: ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا وَإِلإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا وَإِلإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا وَإِلإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا وَإِلإِخْوَانِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا وَإِلاِّيمَانِ ﴾ [الحشر:١٠].

ودعاء الملائكة للمؤمنين بقولهم: ﴿رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شَيْءٍ رَّحْمَةً وَعِلْمًا فَأَغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَاتَّبَعُواْ سَبِيلَكَ ﴾ [غافر:٧]. الآية.

ولا يلزم أن يكون المدعو أفضل من السائل، فليس أويس بأفضل من عمر، ولا العباس أفضل من عمر وأبي بكر وعثمان وغيرهم، ولا عمر أفضل من رسول الله ولا العباس أفضل من مزية يختص بها كقرابة العباس، وزهد أويس، وتنسك يزيد بن الأسود الجُرشي(٢).

رواها ابن سعد في «الطبقات» (٧/ ٤٤٤)، وأورد الفسوي في «المعرفة والتاريخ» (٢/

<sup>(</sup>۱) الحديث أخرجه الإمام مسلم (ح ٤٦١٣): «كان عمر بن الخطاب إذا أتى عليه أمداد أهل اليمن سألهم: أفيكم أويس بن عامر؟ حتى أتى على أويس فقال: أنت أويس بن عامر؟ قال: نعم، قال: فكان بك برص فبرأت منه إلا قال: نعم، قال: من مراد ثم من قرن؟ قال: نعم، قال: فكان بك برص فبرأت منه إلا موضع درهم؟ قال: نعم، قال: لك والدة؟ قال: نعم، قال: سمعت رسول الله ولله ويأتي عليكم أويس بن عامر مع أمداد أهل اليمن، من مراد ثم من قرن، كان به برص فبرأ منه إلا موضع درهم، له والدة هو بها بر، لو أقسم على الله لأبره، فإن استطعت أن يستغفر لك فافعل. فاستغفر لي، فاستغفر له».

<sup>(</sup>٢) في قصة له رَحِمْ لَللهُ مع معاوية صَلَّحْهُ، فعن سليم بن عامرقال: «خرج معاوية يستسقي، فلما قعد على المنبر، قال: أين يزيد بن الأسود؟ فناداه الناس، فأقبل يتخطاهم. فأمره معاوية، فصعد المنبر، فقال معاوية: اللهم إنا نستشفع إليك بخيرنا وأفضلنا يزيد بن الأسود، يا يزيد، ارفع يديك إلى الله، فرفع يديه ورفع الناس، فما كان بأوشك من أن ثارت سحابة كالترس، وهبت ريح، فسقينا حتى كاد الناس ألا يبلغوا منازلهم».

حياته، مع دعائه الذي علمه إياه، فالتوسل في حديثه توسل بدعائه على ولو كان مجرد ذلك اللفظ لاستن به الصحابة، وكفاهم عن التوسل بالعباس وغيره، ولتوسل ألفظ الصحابة كابن عباس، وجابر، وكعب بن مالك، وأبي سعيد الخدري، وابن أم مكتوم وغيرهم بذلك اللفظ، فرد عليهم بصرهم به، بل ولا بقي أعمى على وجه الأرض وصل إليه ذلك التوسل وتوسل به، ولكن كل ذلك لم يقع، فدل على ما قدمناه من أن المراد بالتوسل فيه التوسل بدعاء رسول الله على عياته مع دعاء السائل.

وما يروئ: «توسلوا بجاهي فإن جاهي عند الله عظيم» (٢) لا يصح، وكذلك ما قيل من أن آدم وغيره من الأنبياء توسلوا عند الشدائد برسول الله ﷺ لا يصح ذلك (٣).

والحاكم في «المستدرك» (١/٣١٣).

قال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وقال الحاكم: «صحيح على شرط الشيخين». ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>١) في النسخة: (ولا توسل عُمْيُ)، والصواب ما أثبته، والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) قال العلامة الألباني: «لا أصل له». انظر: «الضعيفة» (١/ ٧٦ برقم ٢٢)، وقال في «التوسل أنواعه وأحكامه» (ص ١١٧): «هذا باطل لا أصل له في شيء من كتب الحديث البتة، وإنما يرويه بعض الجهال بالسنة، كما نبه علىٰ ذلك شيخ الإسلام ابن تيمية نَحَمُلَتْهُ في «القاعدة الجليلة».

<sup>(</sup>٣) قال ابن تيمية: «وهذه القصص التي يذكر فيها التوسل عن الأنبياء بنبينا ليست في شيء من كتب الحديث المعتمدة، ولا لها إسناد معروف عن أحد من الصحابة، وإنما تذكر مرسلة كما تذكر الإسرائيليات التي تروي عمن لا يُعرف». «تلخيص الاستغاثة» (١/ ١٦٠).

واستشفاع الخلق بالأنبياء يوم القيامة، استشفاع فيهم في حياتهم، وهي أعظم من حياة الدنيا، وسؤال العبد الله أن يشفع فيه الشافعين لا بأس به، وسؤال الشافعين أن يشفعوا له عند الله في حياتهم الدنيا -بمعنى سؤالهم الله له أن يقضي حاجته دنيوية أو أخروية - لا بأس بها.

وقد قال سواد بن قارب(١):

وكن لي شفيعًا يوم لا ذو شفاعة بمغن فتيلًا عن سواد بن قارب

وبعد مماتهم -وإن قيل بجوازه- فالمحققون قالوا: لا ينبغي، ولو كان حسنًا لكان سنة لأصحابه وأتباعهم.

علىٰ أنَّ شفاعة الآخرة في المذنبين لا تكون للشافعين إلا بعد الإذن لهم من الله يوم القيامة، فطلبها منهم في الدنيا ليس علىٰ بابه، لأنه لا يدرىٰ أيؤذن للشفيع/[ق٣٤] بعد ذلك بالشفاعة للسائل أم لا، كما أن مسئول الشفاعة إذا لم يكن من الأنبياء لا يدري أيؤذن له فيها أم لا، وربما احتاج هو إلىٰ من يشفع له، وربما لم يحشر في زمرة المسلمين، فضاع سؤال السائلين، علىٰ أن شفاعة الله ليست كشفاعة المخلوقين لبعضهم عند بعض.

فمسئول الشفاعة منهم قد لا يرد الشفاعة خوفًا من الشفيع، أو رغبة في بقاء نعمته عليه من جلب نفع أو دفع ضر أو إعانة في شدة، ومثل ذلك، والله لا يخاف من أحد، ولا يحتاج لأحد بوجه من الوجوه، ولا شفاعة عنده ينظر فيها لغرض

<sup>(</sup>۱) هو الصحابي سواد بن قارب الدوسي وقيل السدوسي، والبيت من قصيدة أنشدها أمام النبي على النبي المحافظ ابن حجر من مصادرها. انظر: «الإصابة في تمييز الصحابة» (۳/ ۱٤۸).

من الأغراض، بل ولا يشفع عنده أحد إلا بإذنه وهو القائل: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنده أحد إلا بإذنه وهو القائل: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنده أحد إلا بإذنه وهو القائل: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ

فمن طلب منه الشفاعة قبل أن ايأذن له لم يكن مصيبًا في طلبه، وقول رسول الله على الشفاعة فشفعني في خلقك، فيقول: قد شفعتك»(۱)، جائز لسبقه بالوعد.

وقد يشفع الشافع عنده ولا يجيب طلبه، وقد تشفع نوح في ابنه، وإبراهيم في أبيه، ورسول الله عليهم، فلم يجابوا في أبيه، ورسول الله عليهم، فلم يجابوا من قبل الله في ذلك، وفي حديث مسلم وغيره من حديث سعد بن أبي وقاص (٢) قال: «سألت ربي ثلاثًا، سألته ألا يهلك أمتي بالغرق فأعطانيها، وسألته ألا يهلك أمتي بالسنة فأعطانيها، وسألته ألا يجعل بأسهم بينهم فمنعنيها (٣).

وقد أمر الله رسوله أن يستغفر لذنبه وللمؤمنين، ولا شك أنه استغفر لهم، ومع ذلك فإن للمؤمنين ذنوبًا إن لم تمحها التوبة أو العمل الصالح أو عفو الله، تثقل ظهورهم يوم القيامة.

نعم استغفار رسول الله على لا يضيع لأمر الله له به، وعليه: فإما أن يكون للمؤمنين الكاملين زيادة في الأجور، أو لعامة المؤمنين، فيكون تخفيفًا من الذنوب أو زيادة في الأجور، أو ما يعلم الله من ذلك.

فإن قلتم: أفلا يدل للتوسل بالأموات والاستشفاع بهم قوله ﷺ: «حياتي خير لكم ومماتي خير لكم، تعرض علي أعمالكم، فما كان منها حسناً حمدت

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه (ص٧٦) بالهامش ح) ملسه ١٠١١ و ٢٥٢ و يخيا مام بعبله يقد (٢)

<sup>(</sup>٢) في النسخة (بن وقاص) والصواب ما أثبته المحل مله الما يلد يفطا ولما العام (٣)

<sup>(</sup>T) رواه مسلم (ح ۲۸۹۰).

الله لكم، وما كان منها قبيحًا استغفرت لكم "(١) أو كما قال.

قلنا: الحديث إن صح فمع معارضته لأصح منه، وهو: «لا تدري ما أحدثوا بعدك، فأقول سحقًا» (٢)، «لأصحاب السعير» (٣)، لا يلزم منه أن يكون سؤال الميت جائزًا، ولو كان كما قلتم، لكان/[ق٣٥] أسبق الناس إلى هذا الفهم والعمل به أصحاب النبي عليه النبي الن

وأما جواب الخامس، وهو قولكم: كيف تحكمون علينا بالشرك، ونحن نصلي ونصوم؟ إلى آخره.

فيقال عليه: ليس كل من اتصف بتلك الصفات لا يمكن أن يكون كافرًا في حال اتصافه بها، وقد جعل الله من الكفار المؤمن ببعض آياته والكافر ببعضها بقوله: ﴿وَيَقُولُونَ نُؤُمِنُ بِبَعْضِ وَنَكُفُرُ بِبَعْضِ وَيُرِيدُونَ أَن يَتَّخِذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

فمن آمن بالله وملائكته وكتبه، وصلى وصام إلىٰ غير ذلك، ولكن يكذب

<sup>(</sup>۱) ضعيف: أخرجه الحارث بن أبي أسامة كما في «بغية الباحث» (۲/ ۸۸٤) وفيه: الحسن ابن قتيبة متروك، وجسر بن فرقد ضعيف، وهو مرسل، رواه بكر بن عبد الله المزني وهو تابعي عن النبي على ورواه ابن سعد في «الطبقات» (۲/ ۱۹٤) عن المزني مثله، والبزار في «مسنده» (۵/ ۳۰۸)، وفيه عبد المجيد بن عبد العزيز بن أبي رواد متكلم فيه، قال عنه الحافظ في «التقريب»: صدوق يخطئ، وقد خالف غيره من الثقات، انظر تفصيل ذلك في «السلسلة الضعيفة» للألباني (۲/ ٤٠٤) (ح ۹۷٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه، رواه البخاري (ح ٤٦٥٢)، ومسلم (ح ٢٢٩٥).

<sup>(</sup>٣) أورد الإمام النتيفي على أن هذه الجملة من الحديث، ولم أقف عليها بعد البحث في المصادر الحديثية، والله أعلم.

بالبعث أو بالجنة أو النار، فهو كافر وإن فعل ما فعل، ومن اتصف بصفة الإسلام كاما غير أنه ارتد -والعياذ بالله- بكلمة أو فعل، فهو كافر، وإن لم يترك دعائم الإسلام من صلاة وغيرها، ما دام لم يتب من ردته.

وقد جاهد المنافقون مع رسول الله على وصلوا وصاموا، وفعلوا ما أمكنهم فعله، ولكنهم كافرون، لمخالفة اعتقادهم لما ظهر عليهم، حتى إن الله كفرهم وهم على هذه الحالة بكلمة قالوها استهزاءً ولعبًا، إذ قال سبحانه: ﴿وَلَقَدُ قَالُواْ كَلِمَةَ ٱلْكُفْرِ وَكَفَرُواْ بَعَدَ إِسْلَمِهِمْ ﴾ [التوبة:٧٤].

وقد اعتذروا عن هذه الكلمة بقولهم: ﴿إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾ [التوبة:

فقال: ﴿قُلُ أَبِاللَّهِ وَءَايَنِهِ ء وَرَسُولِهِ عَلَنتُمْ تَسَنَّهُ زِءُونَ ﴿ لَا تَعْلَذِرُواْ قَدْ كَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَننِكُو ﴾ [التوبة: ٢٥ - ٦٦].

وقد كَفَّرَ علي فَضَّهُ والعلماء الذين رفعوا عليًّا فوق منصبه، وزعموا فيه النبوة أو الألوهية، وكفَّر رسول الله عَلِيُّ الخوارج (١) حيث قال فيهم: «يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، فأينما وجدتموهم فاقتلوهم؛ فإن في قتلهم أجرًا» (٢).

<sup>(</sup>۱) اختلف السلف في تكفير الخوارج على قولين: قول يرئ تكفيرهم وهو مقتضى صنيع الإمام البخاري وإليه جنح ابن العربي المالكي وتقي الدين السبكي وغيرهم، والجمهور من السلف والخلف على عدم تكفيرهم، قال ابن بطال: وجمهور العلماء على أنهم في خروجهم ذلك غير خارجين من جملة المؤمنين، ثم قال: لأن من ثبت له عقد الإسلام بيقين لا يخرج منه إلا بيقين، قال: وسئل على عن أهل النهروان هل كفروا فقال: من الكفر فروا. ينظر: «فتح الباري» (١٢/ ٢٩٩)، و «شرح البخاري» لابن بطال (٨/ ٥٨٥).

<sup>(</sup>٢) متفق عليه: رواه البخاري (ح ٦٩٣٠)، ومسلم (ح ٦٦٦).

وقد كان الصحابة يحقرون صلاتهم مع صلاتهم، وصيامهم مع صيامهم، وكفر الصحابة وغيرهم بني حنيفة (١) وقد أسلموا مع رسول الله عليه بجعلهم مسيلمة الكذاب شريكًا في النبوة لرسول الله عليه.

وإذا كَفَرَ من رفع عليًّا فوق مرتبته، ومن رفع عيسى وعُزيرًا فوق رتبتهما/[ق٣٦] وهم ما هم، ومن جعل مسيلمة في رتبة رسول الله ﷺ، فكيف بمن جعل صالحًا من آخر الأمة، أو طالحًا في رتبة الأول وفوق النبوة؟!

وكَفَّر العلماءُ بني عُبيد بن القَدَّاح -وهم الإسماعيلية-(١) مع ما كانوا عليه من إظهار [الإسلام](١) وشعائره، بمثل قول بعض مؤذنيهم: (أشهد أن معزَّا رسول الله)، وبحكم بعضهم بإباحة الفروج والتصدق بها، ولعن بعضهم أبا بكر وعمر، وبأسرار بعضهم الفاسدة، فكيف بمن أظهر عبادة ما سوى الله؟!

فإن قال قائل: إذا لم يكن لهذه البراهين معارض أصح منها، وسلمت كما هو الحق في نفس الأمر، فهل هذا الشرك المحكوم به على أهلها يعم جميع الواردين على تلك الأماكن والأضرحة، أم يخص البعض دون البعض؟

قيل: لا، بل ينقسم قاصدوها إلى أقسام:

الأول: مشركون، وهم من اتصف بما تقدم من العبادة لها أو بعضه، ولا يعذر بالجهل من بلغته الدعوة، وأمكنه أن يتعلم وترك، وإنما يعذر من اتصف بخلاف الوصفين.

<sup>(</sup>١) أتباع مسيلمة الكذاب، الذين قاتلهم أبو بكر الصديق ضيطابه.

<sup>(</sup>٢) فرقة من الباطنية .

<sup>(</sup>٣) سقطت من الأصل، وقدرتها تقديرًا ليتناسب السياق، والله أعلم.

الثاني: عاص، وهو من قصدها لا لحاجة إلا لتكثير سواد أهلها، ولم يفعل ما يوجب شركًا.

الثالث: من قصدها للتبرك، فهو كما قبله، ولاسيما مع شد الرحلة إليها، إذ لا يقصد قبر للتبرك به إلا لقبور الأنبياء على خلاف<sup>(۱)</sup>، ولا تشد الرحال إلا للمساجد الثلاثة، وقول من قال: (يقصد الصالح لذلك)؛ مخالف لمراعاة سد الذرائع، ولاسيما ممن يُقتدى به كالعلماء.

الرابع: من قصد زيارتها للاعتبار بها، كمطلق المقابر من غير شد رحلة، ولا فِعْلِ محرم، كدخوله لمحل مغصوب للموتى، أو لقبة أو مسجد، فمستحب فعله ما لم يؤد ذلك منه إلىٰ اقتداء الجهال به، وجعل فعله عرضة لفسادهم.

الخامس: من قصدها لهداية الناس ودلالتهم على ترك تلك المناكير التي

<sup>(</sup>۱) ممن قال بجوازه: الشارمساحي المالكي وتقي الدين السبكي، وقد زيف شبهه الإمام ابن عبد الهادي تلميذ ابن تيمية في «الصارم المنكي في الرد على السبكي» (ص ٢٨٧) فقال: «أما استثناؤه قبور المرسلين من ذلك، فيقال:

أولاً: قد ذكرنا الدليل على مقصود الشارع من زيارة القبور ، وأنها تتضمن نفع المزور وانتفاع الزائر بعمله لا غير، فما الدليل على تخصيص زيارة قبور الأنبياء والمرسلين بأنها شرعت لانتفاع الزائر بهم وتوسله بزيارتهم إلى جلب المنافع له ودفع المضار عنه وجعلهم وسائط بين الزائر وبين الله في النفع والضر؟ وهل دل على ذلك دليل شرعي، أو قاله أحد من سلف الأمة وخيار القرون؟

ويقال ثانيًا: بل الأدلة الشرعية مصرحة بخلاف ذلك، وإن نفع الأنبياء والرسل لأممهم هو بالهداية والإرشاد والتعليم، وما يعين على ذلك، وأما النفع والضر بغير ذلك فقد قال تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي لا آمُلِكُ لَكُرُ ضَرًّا وَلارَشَدًا ﴾ [الجن: ٢١]. فإذا كان هذا قوله لهم في حياته فكيف بعد وفاته؟».

تقع بها، فهذا قد يكون ذلك في حقه واجبًا/ [ق٧٧].

السادس: من قصدها لحاجة دنيوية، كاقتضاء دين توقف على الذهاب إليها، أو ألجأته ضرورة كخوف على نفسه أو ماله، فهذا جائز وقد يجب.

وقد رأينا الكفاية فيما كتبناه في الموضوع، كما فاتنا كتابة تاريخه بنحو عشر سنين (١).

والله الموفِّق للصواب، وإليه المرجع والمآب، والحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على رسول الله خاتم النبيين والمرسلين، وعلى آله وأصحابه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

انتهى ما تيسر كتبه على حكم السنة والكتاب في وجوب هدم الزواوي والقباب. المثلة على حكم السنة والكتاب في وجوب هدم الزواوي

يقول ناسخه من نسخة الأصل، بخط ابن المؤلف الفقيه السيد الحاج الحسن: وكان الفراغ من نسخه في يوم الأحد، خامس شوال عام ١٣٨٤ هجرية، الموافق لسابع فبراير سنة ١٩٦٥ ميلادية.

والتفاع الزائر مسلم لا غير، فيها الذلك على يخصيص زيارة فيور الأنساء والمرسلين يأنها شد عب لاتفاع الزائر بهم وتوسله بريارتهم إلى حلب المثافع له ودفع المصار عنه و جعلهم وسائط بين الزائر وبين الله في النام والضر؟ وهل دل على ذلك علي أثب على أو

قاله أحدمن سلف الأمة وخيار القرون؟

و بقال ثانا: با الأدلة الثير ع

(۱) ورد في الهامش عند قوله: (بنحو عشر سنين)؛ يعني: قبل سادس وعشرين رمضان المعظم عام ١٣٧٤هـ الموافق لفاتح إبريل سنة ١٩٦٥م، كأنه تم تأليفه في رمضان عام ١٣٧٤هـ الموافق لسنة ١٩٥٥م، انتهى، والظاهر أنه ناسخ الأصل وهو الفقيه الحسن ابن الشيخ.

## فهرس المصادر والمراجع

- ♦ أحكام الجنائز وبدعها محمد ناصر الدين الألباني مكتبة المعارف- الرياض- ط الأولى ١٤١٢هـ.
- ♦ الاستقصا لأخبار دول المغرب الأقصىٰ أحمد بن خالد الناصري طدار الكتاب الدار البيضاء ط١٤١٨ هـ.
- ♦ الإصابة في تمييز الصحابة الحافظ ابن حجر صححه ابن الشيخ
  حسن الفيومي إبراهيم-طبعة مصورة عن طبعة كلكتا بالهند سنة ١٨٥٣ م دار
  الكتب العلمية بيروت.
- ♦ الاعتصام- لأبي إسحاق الشاطبي- تحقيق مشهور بن حسن آل سلمان مكتبة التوحيد- المنامة-البحرين-ط الأولىٰ ١٤٢١هـ.
- ♦ الأعلام خير الدين بن محمود الزركلي ادار العلم للملايين ط ١٢ بيروت
- ♦ إعلام الموقعين لابن قيم الجوزية تحقيق طه عبد الرءوف سعد دار
  الجيل بيروت ط ١٩٧٣م.
- ♦ أعلام المؤلفين الزيدية عبد السلام بن عباس الوجيه مؤسسة الإمام
  زيد بن علي الثقافية ط الأولى ١٤٢٠هـ الأردن.
- ♦ إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان- لابن قيم الجوزية- تحقيق محمد

- حامد الفقي- دار المعرفة بيروت- ط الثانية ١٣٩٥ هـ.
- ♦ اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ابن تيمية الحراني تحقيق الدكتور ناصر بن عبد الكريم العقل دار عالم الكتب بيروت ط السابعة، ١٤١٩ هـ.
- ♦ الأموال أبو عبيد القاسم بن سلاَّم دار الكتب العلمية -بيروت، ط الأولىٰ
  ١٤٠٦هـ.
- ♦ البحر الزخار الجامع لمذاهب علماء الأمصار المهدي لدين الله أحمد بن يحيى بن المرتضى دار الحكمة اليمانية صنعاء .
- ♦ البحر المحيط أبي حيان الأندلسي -دار الكتب العلمية بيروت ط
  الأولىٰ ١٤٢٢ هـ
- ♦ البداية والنهاية إسماعيل بن كثير الدمشقي حققه ودقق أصوله وعلق حواشيه علي شيري دار إحياء التراث العربي ط الأولى ١٤٠٨ هـ.
- ♦ بدائع الفوائد- لابن قيم الجوزية- مكتبة نزار مصطفىٰ الباز مكة المكرمة- ط الأولىٰ ١٤١٦ هـ.
- ♦ البدر الطالع بمحاسن من بعد القرن السابع محمد بن علي الشوكاني مطبعة دار السعادة القاهرة ط ١٣٤٨ هـ.
- ♦ بغية الباحث عن زوائد مسند الحارث نور الدين الهيثمي تحقيق
  د. حسين أحمد صالح الباكري مركز خدمة السنة والسيرة النبوية المدينة
  النبوية ط الأولئ ١٤١٣هـ.
- ♦ البيان والتحصيل والشرح والتوجيه والتعليل في مسائل المستخرجة لأبي الوليد ابن رشد القرطبي تحقيق د محمد حجي دار الغرب الإسلامي

بيروت- ط الثانية ١٤٠٨هـ.

- ♦ تاريخ بغداد أو مدينة السلام- للخطيب البغدادي- دار الكتاب العربي- بيروت.
- ♦ تاريخ مدينة دمشق الحافظ أبي القاسم ابن عساكر دراسة وتحقيق محب الدين أبي سعيد عمر غرامة العمروي دار الفكر دمشق ط. الأولىٰ ١٤١٧هـ.
- ♦ التاريخ الكبير محمد بن إسماعيل البخاري تحقيق عبد الرحمن بن يحي المعلمي طبعة مصورة عن طبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية بحيدر آباد الهند تصوير دار الكتب العلمية.
- ♦ تفسير البغوي (معالم التنزيل) الحسين بن مسعود البغوي حققه وخرج أحاديثه محمد عبد الله النمر عثمان جمعة ضميرية سليمان مسلم الحرش دار طيبة الرياض ط الرابعة ، ١٤١٧ هـ
- ♦ تقریب التهذیب- للحافظ ابن حجر- تحقیق محمد عوامة- دار
  الرشید-سوریا-ط۱٤۰٦هـ.
- ♦ تلبيس إبليس- عبد الرحمن بن الجوزي- تحقيق د أحمد بن عثمان المزيد- دار الوطن- الرياض.
- ♦ تلبيس إبليس- عبد الرحمن بن الجوزي دار الكتب العلمية، بيروت- ط الثانية ١٤٠٧هـ
- ♦ تلخيص كتاب الاستغاثة شيخ الإسلام بن تيمية تحقيق محمد علي عجال مكتبة الغرباء الأثرية المدينة النبوية ط الأولىٰ ١٤١٧هـ.
- ♦ تهذيب اللغة- لأبي منصور الأزهري- تحقيق ومراجعة عبد السلام

- هارون ومحمد النجار الدار المصرية للتأليف والترجمة مصر ط ١٣٨٤ هـ.
- ♦ التوسل أنواعه وأحكامه- محمد ناصر الدين الألباني- المكتب الإسلامي- بيروت- ط الخامسة ٤٠٤هـ.
- ♦ الجرح والتعديل- عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي . تحقيق عبد الرحمن المعلمي- دائرة المعارف العثمانية-الهند- تصوير دار الكتب العلمية- بيروت-ط الأولى ١٣٧١هـ .
- ♦ حاشية الدسوقي على الشرح الكبير للدردير محمد عرفة الدسوقي دار الكتب العلمية بيروت ط ١٤١٧ هـ.
- ♦ حاشية الرهوني على شرح عبد الباقي الزرقاني لمختصر خليل طبعة بولاق سنة ١٣٠٦هـ.
- ♦ حاشية المدني كنون على حاشية الإمام الرهوني على شرح الزرقاني على مختصر خليل طبعة بولاق سنة ٢٠١٦هـ.
- ♦ حسن المحاضرة في أخبار مصر والقاهرة لجلال الدين السيوطي تحقيق خليل المنصور دار الكتب العلمية بيروت ط الأولى ١٤١٨ هـ.
- ♦ الدر المنثور في التفسير بالمأثور تحقيق د عبد الله بن عبد المحسن التركي مركز هجر القاهرة ط الأولىٰ ١٤٢٤هـ.
- ♦ الدر المنضد في ذكر أصحاب الإمام أحمد عبد الرحمن بن محمد العليمي تحقيق د عبد الرحمن بن سليمان العثيمين مكتبة التوبة الرياض ط الأولى ١٤١٢هـ.
- ♦ الديباج المذهب في معرفة أعيان علماء المذهب- إبراهيم بن علي بن فرحون اليعمري المالكي- دار الكتب العلمية بيروت.

- ♦ الذيل على طبقات الحنابلة ابن رجب الحنبلي تحقيق د عبد الرحمن
  بن سليمان العثيمين مكتبة العبيكان الرياض.
- ♦ الرحلة إلى الديار المقدسة للشيخ حسن بن عبد الرحمن النتيفي مخطوط خاص.
- ♦ زاد المعاد في هدي خير العباد- لابن قيم الجوزية- تحقيق شعيب
  وعبد القادر الأرناؤوط- مؤسسة الرسالة- بيروت، ط ١٤٠٧ /١٤هـ.
- ♦ سل النصال للنضال بالأشياخ وأهل الكمال عبد السلام بن عبد القادر
  ابن سودة تحقيق د محمد حجي دار الغرب الإسلامي بيروت.
- ♦ سلسلة الأحاديث الصحيحة وشيء من فقهها وفوائدها محمد ناصر
  الدين الألباني مكتبة المعارف الرياض ط ١٤١٥هـ.
- ♦ سلسلة الأحاديث الضعيفة محمد ناصر الدين الألباني مكتبة المعارف الرياض ط ١٤١٧هـ.
- ♦ السيرة النبوية عبد الملك بن هشام الحميري تحقيق طه عبد الرءوف
  سعد دار الجيل بيروت ط ١٤١١هـ.
- ♦ سنن أبي داود أبو داود سليمان بن الأشعث السجستاني اعتنى به:
  أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، ط.الأولى ١٤١٧هـ.
- ♦ سنن ابن ماجه محمد بن يزيد القزويني ابن ماجه اعتنى به: أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، ط.الأولى ١٤١٧هـ.
- ♦ سنن الترمذي محمد بن عيسىٰ أبو عيسىٰ الترمذي اعتنىٰ به:
  أبو عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، ط الأولىٰ.
- ♦ السنن الكبرئ أبي بكر أحمد بن الحسين بن علي البيهقي الناشر

مجلس دائرة المعارف النظامية الكائنة في الهند ببلدة حيدر آباد- ط الأولىٰ ١٣٤٤ هـ.

- ♦ السنن الكبرئ -أحمد بن شعيب النسائي تحقيق حسن عبد المنعم شلبي إشراف شعيب الأرناؤوط مؤسسة الرسالة بيروت ط الأولى ١٤٢١ هـ.
- ♦ سنن النسائي أحمد بن شعيب النسائي اعتنى به: أبو عبيدة مشهور بن
  حسن آل سلمان، مكتبة المعارف، ط.الأولى.
- ♦ سير أعلام النبلاء شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي أشرف على تحقيقه شعيب الأرناؤوط مؤسسة الرسالة ط التاسعة ١٤١٣ هـ.
- ♦ شذرات الذهب في أخبار من ذهب- عبد الحي بن عماد الحنبلي تحقيق عبد القادر ومحمود الأرناؤوط- دار ابن كثير دمشق ط الأولئ
  ١٤٠٨.
- ♦ شرح صحيح البخاري علي بن خلف بن عبد الملك بن بطال القرطبي
   تحقيق أبو تميم ياسر بن إبراهيم مكتبة الرشد الرياض ط الثانية ١٤٢٣هـ .
- ♦ شرح الصدور بتحريم رفع القبور، ضمن الفتح الرباني من فتاوى الإمام الشوكاني، جمع وترتيب وتحقيق: محمد صبحي بن حسن حلاق، مكتبة الجيل الجديد اليمن ط الأولى ١٤٢٣هـ.
- ♦ الشرح الكبير على مختصر خليل أحمد الدردير دار الكتب العلمية
   بيروت –ط ١٤١٧ هـ.
- ♦ الصارم المُنْكي في الرد علىٰ السبكي محمد بن أحمد بن عبد الهادي الحنبلي تحقيق عقيل بن محمد المقطري مؤسسة الريان بيروت طالأولىٰ ١٤٢٤هـ

- ♦ صحيح البخاري محمد بن إسماعيل البخاري تحقيق محمد زهير
  بن ناصر الناصر دار طوق النجاة بيروت ط الأولىٰ ١٤٢٢هـ.
- ♦ صحيح مسلم -مسلم بن الحجاج القشيري- اعتنىٰ به أبو صهيب
  الكرمي- بيت الأفكار للنشر والتوزيع- الرياض- ط الأولىٰ ١٤١٩هـ.
- ♦ الضعفاء الكبير- لأبي جعفر محمد بن عمر العقيلي المتوفى تحقيق عبد المعطي أمين قلعجي- دار المكتبة العلمية- بيروت- الطبعة الأولى- ١٤٠٤
- ♦ الطبقات الكبرئ محمد بن سعد بن منيع البصري -تحقيق د علي بن
  محمد عمر مكتبة الخانجي القاهرة ط الأولىٰ ١٤٢١هـ.
- ♦ طبقات الصوفية أبو عبد الرحمن السلمي تحقيق نور الدين شريبة مكتبة الخانجي، القاهرة ط الثالثة ٢٠٤٦هـ.
- ♦ العاقبة في ذكر الموت عبد الحق بن عبد الرحمن الإشبيلي تحقيق
  خضر محمد خضر مكتبة دار الأقصى الكويت ط الأولى ، ١٤٠٦ هـ.
- ♦ غاية المرام في تخريج أحاديث الحلال والحرام- محمّد ناصر الدين
  الألباني- المكتب الإسلاميّ- بيروت- ط الأولىٰ ١٤٠٠هـ.
- ♦ فتح الباري شرح صحيح البخاري أحمد بن علي بن محمد بن حجر العسقلاني دار المعرفة بيروت ، ١٣٧٩هـ، مصورة عن الطبعة السلفية. بترقيم محمد فؤاد عبد الباقي صححه محب الدين الخطيب وتعليق عبد العزيز بن باز.
- ♦ الفرق بين الفِرق عبد القاهر بن طاهر البغدادي دار الآفاق الجديدة بيروت ط الثانية ، ١٩٧٧م
- ♦ الفِصَل في الملل والأهواء والنحل- علي بن أحمد بن حزم- دار

- ومؤسسة علوم القرآن- دمشق- قامت بطباعته مؤسسة قرطبة- بيروت- ط الأولى ١٤٢٧هـ تفالا الله من معلما الله من المالة الما
- ♦ المصنف عبد الرزاق بن همام الصنعاني تحقيق: حبيب الرحمن
  الأعظمي المكتب الإسلامي بيروت ط الثانية ، ١٤٠٣هـ.
  - ♦ معجم البلدان- ياقوت بن عبد الله دار صادر -بيروت- ط ١٣٩٧ه.
- ♦ المعجم الصوفي د . سعاد الحكيم دار دندرة للطباعة والنشر بيروت، ط الأولى ١٩٨١م.
- ♦ المعجم الكبير-أبي القاسم سليمان بن أحمد الطبراني تحقيق: حمدي عبد المجيد السلفي مكتبة العلوم والحكم المدينة النبوية- ط الثانية ٤٠٤٠هـ.
- ♦ معجم المطبوعات المغربية إدريس بن الماحي القيطوني مطابع
  سلا- ١٤٠٨هـما عمد و معجم المعدد المعدد
- ♦ المعجم الوسيط إبراهيم مصطفىٰ أحمد الزيات حامد عبد القادر محمد النجار مجمع اللغة العربية القاهرة.
- ♦ المعرفة والتاريخ، يعقوب الفسوي، تحقيق: أكرم العُمري مكتبة الدار المدينة النبوية ط الأولى ١٤١٠هـ.
- ♦ ممتع الأسماع في الجزولي والتباع وما لهما من الأتباع محمد المهدي الفاسي مطبعة محمد الخامس فاس ط ١٩٨٩م.
- المنتظم في تاريخ الملوك و الأمم- عبد الرحمن بن الجوزي- تحقيق محمد و مصطفى عبد القادر عطا- دار الكتب العلمية- بيروت- ط الأولى محمد و مصطفى عبد القادر عطا- دار الكتب العلمية- بيروت- ط الأولى محمد و مصطفى عبد القادر عطا- دار الكتب العلمية- بيروت- ط الأولى محمد و مصطفى عبد القادر عطا- دار الكتب العلمية المحمد و مصطفى عبد القادر علم المحمد و مصطفى عبد المحمد و مصطفى عبد القادر علم المحمد و مصطفى عبد القادر علم المحمد و مصطفى عبد القادر علم المحمد و مصطفى عبد المحمد و مصطفى عبد القادر علم المحمد و مصلون المحمد و مصلون المحمد و مصلون المحمد و المحمد و مصلون المحمد و المحم
- ♦ المنتخب من مسند عبد بن حُميد عبد بن حُميد بن نصر الكسي-

تحقيق السيد صبحي البدري السامرائي و محمود محمد خليل الصعيدي-عالم الكتب- بيروت- ط الأولى ١٤٠٨هـ.

- ♦ من أحسن ما تنظر إليه الأبصار وتصغى إليه الأسماع في الجزولي
  وأصحابه والتّبّاع عبد الرحمن بن محمد النتيفي مخطوط خاص.
- ♦ موسوعة أعلام المغرب- تنسيق وتحقيق د محمد حجي- دار الغرب
  الإسلامي بيروت- ط الأولى ١٤٠٠هـ.
- ♦ الموطأ للإمام مالك رواية يحي بن يحي الليثي تحقيق د بشار عواد
  معروف دار الغرب الإسلامي بيروت ط الثانية ١٤١٧هـ.
- ♦ ميزان الاعتدال في نقد الرجال شمس الدين محمد بن أحمد بن عثمان
  الذهبي تحقيق علي محمد البجاوي دار المعرفة بيروت.
- ♦ النهاية في غريب الحديث و الأثر المبارك بن محمد الجزري تحقيق طاهر أحمد الزادي و محمود محمد الطناحي المكتبة العلمية بيروت ط ١٣٩٩هـ.
  - ♦ الوصايا- ابن عربي الحاتمي- دار الجيل- بيروت.

## فهرس المحتويات

| o       | مقدمة الطبعة الثانية                 |
|---------|--------------------------------------|
|         | مقدمة الطبعة الأولئ                  |
|         | ترجمة المؤلف                         |
| 1 •     | اسمه ونسبه الشريف                    |
|         | مولدهمولده                           |
|         | طلبه للعلم                           |
|         | بعض شيوخه                            |
| ١٢      | مكانته العلمية                       |
| ١٢      | جهاده في سبيل الله ضد المحتل الفرنسي |
|         | ثناء العلماء عليه                    |
|         | تلامذته                              |
| ١٦      | مؤلفاته                              |
| ۲ ٤ ٤ ٢ | و فاته و و صيته                      |
| 70      | النسخة المعتمدة في التحقيق           |
| ۲٥      | ترجمة الناسخ محمد بن علي الروداني    |
| ۲٦      | نماذج من النسخة الخطية               |

| النص المحققالنص المحقق                                                                                         |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| نص السؤال: حكم الزوايا والقباب٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                  |
| نص جواب الشيخ                                                                                                  |
| الأدلة من القرآن علىٰ عدم مشروعية بناء الزوايا                                                                 |
| الأدلة من السنة علىٰ عدم مشروعية بناء الزوايا                                                                  |
| الإجماع علَىٰ عدم جواز الإضرار بمساجد المسلمين وتفريق جماعتهم ٣٤                                               |
| دليل القياس دليل القياس                                                                                        |
| أقوال السلف، ومنها فعل عمر بن الخطاب على المناب |
| فتاوي علماء الإسلام                                                                                            |
| فتوى الإمام الحارث بن مسكين تلميذ الإمام مالك                                                                  |
| فتوى الإمام ابن رشد الجد المالكي٧٣                                                                             |
| قول العلامة الرهوني الوزاني قول العلامة الرهوني الوزاني                                                        |
| فتوى الإمام سحنون بن سعيد القيرواني المالكي                                                                    |
| تعليق الإمام ابن رشد على فتوى الإمام سحنون                                                                     |
| تأييد العلامة ابن عرفة المالكي لكلام الإمامين سحنون وابن رشد ٢٩                                                |
| تأييد العلامة الرهوني الوزاني لكلام الأئمة سحنون وابن رشد وابن عرفة ٢٩                                         |
| تأييد العلامة محمد بن المدني كنون لكلام الرهوني وابن رشد وسحنون                                                |
| وابن عرفة                                                                                                      |
| قول الإمام ابن حزم في ذلك                                                                                      |
| قول الإمام ابن القيم                                                                                           |
| قول الإمام ابن الجوزي الحنبلي٢                                                                                 |

| F                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------|
| قول الإمام أبي إسحاق الشاطبي المالكي                              |
| جماعة من العلماء آخرين أفتوا بعدم جواز بناء الزوايا               |
| شبهة: كلام هؤلاء العلماء في خصوص مسجد الضرار                      |
| الرد على الشبهة من وجوه                                           |
| ما تتضمنه الزوايا من الباطل والرزايا من كلام المؤلف               |
| عدم جواز الصلاة في الزوايا والأمر يشتد إن كان فيها قبر            |
| شبهة جواز الصلاة في المقابر بناء على أن علة النهي النجاسة ٥١      |
| الرد علىٰ الشبهة من خمسة وجوه                                     |
| حكم الصلاة في الكنيسة                                             |
| أدلة النهي عن بناء المساجد والقباب على القبور                     |
| أدلة القرآن                                                       |
| أدلة السنة                                                        |
| الإجماع                                                           |
| بناء المساجد والقباب على القبور من اختراع الرافضة٥٥               |
| فتوي بعض علماء المغرب زمن المولئ إسماعيل العلوي بجواز بناء القباب |
| علىٰ قبور الصالحين بشبهة واهية٥٥                                  |
| رد المؤلف علىٰ الشبهة من سبعة وجوه٥٦                              |
| سبب فتوى ذاك العالم أمور                                          |
| ناء القباب على القبور لم يلفت إليه المغاربة إلا بعد الألف٥٧       |
| ليل القياس                                                        |
| توى العلماء                                                       |
| ■ 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                           |

| ص العلامة الدردير المالكي شارح المختصر٩٥٠٠٠٠                                                                                                             |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ص العلامة خليل في مختصره                                                                                                                                 |
| طلان الصلاة في مسجد فيه قبر                                                                                                                              |
| نبهة أن معنىٰ اتخاذ المسجد علىٰ القبر معناه السجود عليه                                                                                                  |
| الرد علىٰ الشبهةلا                                                                                                                                       |
| رسى                                                                                                                                                      |
| ره على الشبهةالرد على الشبهة                                                                                                                             |
| حكم اجتماع المسجد والقبر أيهما يُزال                                                                                                                     |
| فتوى العلماء زمن المالك الظاهر بهدم كل ما بُني على القرافة من بناء ٢٣                                                                                    |
| نص ابن الحاج المالكي بهدم ما بُني علىٰ القبر من بناء                                                                                                     |
| نص كلام العلامة الدردير المالكي بهدم ما بُني علىٰ القرافة ٦٥                                                                                             |
| تأييد العلامة الدسوقي المالكي لكلام الدردير                                                                                                              |
| كاييد العاربية المسوعي المساعي على الطامات التي تقع عند قبور من بُنيت عليهم<br>كلام العلامة الشوكاني اليمني على الطامات التي تقع عند قبور من بُنيت عليهم |
| كارم العارسة السوف في اليسمي على الصابحي على القباب                                                                                                      |
| استحباب زيارة القبور دون شد الرحال إليها٧٠                                                                                                               |
| استحباب رياره الفبور دول سد الرحال إليه ٧١-١٠٠٠ زيارة الفبور مشروعة إذا خلت من المحظورات الشرعية٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                         |
| زيارة الفبور مشروعة إذا خلت من المحطورات السرعية                                                                                                         |
| افتتان الناس بالقبور ونص الإمامين الأندلسيين ابن عطية وأبي حيان في ذلك ٧٢٠٠٠٠                                                                            |
| كشف الشبهات عن التوحيد ٧٥                                                                                                                                |
| الشبهة الأولى والرد عليها٥٧                                                                                                                              |
| الشبهة الثانية والرد عليها                                                                                                                               |
| الشيمة الثالثة والدعليها                                                                                                                                 |

| ٧٦    | الشبهة الرابعة والرد عليها |
|-------|----------------------------|
| ٧٧    | الشبهة الخامسة والرد عليها |
| ٩٤    | أصناف القاصدين للأضرحة     |
| ٩٤    | خاتمة                      |
| ٩٧    | فهرس المصادر والمراجع      |
| ۱ ۰ ۸ | فهرس المحتويات             |



حلسلة مصنفات للعام عبارهم بهم تمدايني عُمُ النِينَة وَالْكِتَابُ فِعَدَلَوْمَةُ الْذِي زِيرِ جِيرُ الْرَّعِلَى بَن كُرَّ النِّبِ فِي الْعِهِ فِرِي الْنِيفَ وَي الْغِرْبِي

ت وزیع

مؤسسة الحسنى

دار الجيل للنشر و التوزيع

زنقة طارق بن زياد 9 حي المستشفيات الدار البيضاء 0522862000 زنقى بومدين الغوثي 9 /11 حي الداخلى الدار البيضاء الدار البيضاء هاتف: 0522451082 فاكس: daraljil@yahoo.fr